

ଭାଗୀରଥ୍ୟ ନେପାକ ource: Author, Digitized by PPRACHIN, SOA

# ଆଦିବାସୀ ପୂଜା ପାର୍ବଣ **ଚଇତି ପରବ**

ଭାଗୀରଥି ନେପାକ

ମହିମା ପ୍ରକାଶନ ଭୁବନେଶ୍ୱର -୧୫

Source: Author, Digitized by PPRACHIN, SOA

### ଆଦିବାସୀ ପୂଜା ପାର୍ବଣ

### ଚଇତି ପରଚ

ଲେଖକ:

ଭାଗୀରଥି ନେପାକ

ପ୍ରକାଶକ :

ନରେନ୍ଦ୍ର ନେପାକ

ମହିମା ପ୍ରକାଶନ, ଏନ୍୧/୧୨୧, ନୂଆପଲ୍ଲୀ

ଭୁବନେଶ୍ୱର - ୧୫

ଫୋନ୍ - ୨୫୫୧୦୯୪

ମୋବାଇଲ୍ - ୯୮୬୧୧୪୫୨୨୧

ପଥମ ପକାଶ : ୨୦୦୪

ମୁଦ୍ରଣ : ସାହିତ୍ୟସିନ୍ଧୁ, ଭୁବନେଶ୍ୱର - ୩

ମୂଲ୍ୟ : ଟ ୪୦/- (ଚାଳିଶ ଟଙ୍କା ମାତ୍ର)

### ADIVASHI PUJA PARBANA: CHAITI PARABA

by:

Bhagirathi Nepak

Published by:

Narendra Nepak

Mahima Prakashan

N-1/121, Nayapalli, Bhubaneswar - 15

1st Edition: 2004

Printed at: Sahitya Sindhu,

Bhubaneswar - 3

Price: Rs. 40/- (Rupees Forty Only)

Source: Author, Digitized by PPRACHIN, SOA

# ସୂଚୀପତ୍ର

| •   | ଆଦିବାସୀ ସଂଷ୍କୃତି ଓ ଚଇତି ପର୍ବ                   | 6          |
|-----|------------------------------------------------|------------|
| •   | ଚଇତି ପରବ : ସୂଚନା                               | ४          |
| •   | ଚଇତି ପରବ ଆରୟ : କେତେକ କିନ୍ଦଦନ୍ତୀ                | 8          |
| •   | ଓଡ଼ିଶାର ବିଭିନ୍ନ ଅଞ୍ଚଳରେ ଚଇତି ପରବ               | ୭          |
| •   | ବିଭିନ୍ନ ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀର ଚଇତି ପରବ                 | 6 0        |
| •   | କୋରାପୁଟରେ ଚଇତି ପର୍ବ                            | ૯ ૭        |
| •   | ହୋ'ମାନଙ୍କର ବାହାବୋଂଗା ବା ବଙ୍ଗା ପରବ              | 90         |
| •   | ମାଲକାନଗିରିରେ ଚଇତି ପର୍ବ                         | 90         |
| •   | କନ୍ଧସମାଜର ହରାଲି ବା ହିରେଲ ପରବ                   | 9 ๆ        |
| •   | ସାନ୍ତାଳ ବାହା ପରବ                               | 98         |
| •   | କୋରାପୂଟ ଗଦବାର ଚଜତ ପରବ ଓ ଧେମ୍ସା ନାଚ             | .98        |
| •   | ଚଇତି ପରବ ଆସିଲେ                                 | 9 ¢        |
| •   | ମୟୂରଭଞ୍ଜ ସାନ୍ତାଳର ଚଇତି ପରବ                     | ୩୪         |
| •   | କଳାହାତ୍ତି ଅଞ୍ଚଳରେ ଚଇତପରବ ଓ ଧଙ୍ଗରା ଧାଙ୍କିରୀ ନାଚ | ฑเ         |
| •   | କଳାହାୟି (ଦକ୍ଷିଣ-ପୂର୍ବ)ର ଚୈତ୍ ପର୍ବର ଗୀତ         | ४ 9        |
| •   | କଳାହାଣ୍ଡି ପରକାର ଚଇତ ପର୍ବ ନାଚ ଗୀତ               | ४४         |
| •   | ଚଇତ ପରବରେ କଳାହାଣ୍ଡିର ଗୀତ କୁଡ଼ିଆ, ଗୀତ କୁଡ଼ିଏନ୍  | ૪ <i>૭</i> |
| •   | ରାୟଗଡା ଜିଲ୍ଲାର କାଶୀପୁରରରେ ଚଇତ୍ ପରବ୍            | 8 6        |
| •   | ଚଇତି ପର୍ବରେ ମଳିନତା                             | 88         |
| ପରି | ଶିଷ୍                                           |            |
| •   | ଚଇତି ପର୍ବର ଗୀତ । ଦେଶିଆ ଗୀତ                     | 8.8        |

# ଆଦିବାସୀ ସଂଷ୍କୃତି ଓ ଚଇତି ପର୍ବ

ଭାରତ ସରକାରଙ୍କ ବନଜାତି ବ୍ୟାପାର ମନ୍ତଣାଳୟ ପକ୍ଷରୁ ୧୫/୭/୨୦୦୩ (ସମାଜରେ) ପ୍ରକାଶିତ ବିବରଣୀରୁ ଜଣାଯାଏ ଯେ, ସଂବିଧାନ ସଂଶୋଧନ କରାଯାଇ ୧୧୩ଟି ବନଜାତି ସମ୍ପ୍ରଦାୟକୁ ସିଡୁଲ ଟ୍ରାଇବ୍ ବା ଆଦିବାସୀ ଭାବରେ ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇଛି ।

ଭାରତ ବର୍ଷରେ ଶହେରେ ସାତକଣ ହେଉଛନ୍ତି ଆଦିବାସୀ ବା ବନଳାତିର ଲୋକ । ଓଡ଼ିଶାରେ ଏହି ସଂଖ୍ୟା ଶହେରେ ତେଇଶ କଣ । କେତୋଟି ଜିଲ୍ଲାରେ ଅଣଆଦିବାସୀଙ୍କ ଅନୁପାତରେ ଏମାନଙ୍କର ସଂଖ୍ୟା ଗରିଷତା ରହିଛି ।

ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଶତକତା ପ୍ରାୟ ୯୭ କଣ ଆଦିବାସୀ ଗ୍ରାମ ଓ ଅରଣ୍ୟ ଅଞ୍ଚଳରେ ବାସ କରନ୍ତି । ଯେଉଁ ଅବଶିଷ୍ଟ ତିନିଜଣ ତଥାକଥିତ ସହରବାସୀ ବୋଲି ଗଣାଯାଉଛନ୍ତି, ସେମାନେ ପ୍ରାୟ ସମସ୍ତେ ସହର ତଳି ଅଞ୍ଚଳରେ ରହନ୍ତି । ଭାରତରେ ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କୁ ଆଟବିକ ବୋଲି କୁହାଯାଇଛି । ପୃଥିବୀରେ ସର୍ବତ୍ର ସେହି ଦେଶର ଆଦିବାସୀମାନେ ଅରଣ୍ୟ ଅଞ୍ଚଳରେ ହିଁ ବାସ କରିଥାନ୍ତି ।

ଆମ ସନ୍ଦିଧାନରେ ଆଦିବାସୀ ଗୋଟିଏ ତଫସିଲଭୁକ୍ତ ଗୋଷୀ । ସନ୍ଦିଧାନ ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ କେତେକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ ସୁବିଧା ସୁଯୋଗ ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିଛି ।

ଆମ ଓଡ଼ିଶରେ ବାଷଠି ପ୍ରକାର ଆଦିବାସୀ ସଂପ୍ରଦାୟର ଲୋକ ଅଛନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କ ସଂସ୍କୃତି, ଜୀବନ ଧାରଣରମାନ ପରସ୍ପର ଠାରୁ ପୃଥକ । ଏତାଦୃଶ ପାର୍ଥକ୍ୟ ସତ୍ତ୍ୱେ ଏମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଅନେକ ସାମଞ୍ଜସ୍ୟ ପରିଦୃଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । ଏଥିପାଇଁ ସାମୂହିକ ଭାବରେ ଏମାନଙ୍କ ସଂସ୍କୃତିକୁ ଆଦିବାସୀ ସଂସ୍କୃତି କୁହାଯାଏ ।

ଆଦିବାସୀ ସଂଷ୍ଟୃତିରୁ ଅଣ ଆଦିବାସୀ ସମାଜ ଅନେକ କିଛି ଶିଖିବାର ଅଛି । ଆଦିବାସୀ ସମାଜ ଓ ସଂଷ୍ଟୃତିରେ ବ୍ୟକ୍ତି ନାହିଁ; ଏକ ସମୂହ ହିଁ ରହିଛି । ସେମାନେ ସମଷ୍ଟିଗତ ଜୀବନ ଯାପନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହା କମ୍ କଥା ନୁହେଁ ।

ଆଦିବାସୀଙ୍କ ସ୍ୱର୍ଗ ଏହି ମର୍ତ୍ତ୍ୟମଣ୍ଡଳରେ । ସେ ଜୀବନକୁ ଭଲପାଏ । ତାର ପରିବେଶ, ତାର ଗାଁ, ବନ, ପାହାଡ, ଝରଣା, ବନର ଅସୁମାରୀ ଫୁଲ ଓ ତାର ମହକ, ନାଚ, ଗୀତ ଏ ସବୁ ମିଶି ଯେଉଁ ପୃଥିବୀ ତାକୁ ସେ ପ୍ରାଣ ଭରି ଭଲ ପାଏ । ଜୀବନ ସୁଖ ଦୁଃଖ, ଭଲମନ୍ଦକୁ ସ୍ୱାଭାବିକ ଭାବରେ ଗ୍ରହଣ କରିନିଏ । ଆଦିବାସୀ ଭାବେ ଏସବୁକୁ ବାଦ୍ ଦେଇ ଜୀବନ ନାହିଁ ।

ଆଦିବାସୀ ଗୀତରେ, କଥାରେ ସେମାନଙ୍କ ଜୀବନର ସୁଖ ଦୁଃଖର କଥା ଭରି ରହିଥାଏ । ଜୀବନରେ ଦୁଃଖ ଆସି ଚାଲିଯାଏ, ମୃତ୍ୟୁ ସମୟରେ ଜନ୍ନର ବାର୍ଭା ପହଞ୍ଚେ । ଏହା କିନ୍ତୁ ଆଦିବାସୀର ସବୁକଥା ନୁହେଁ । ସେ ଭାବେ, ବଞ୍ଚିଥିବା ଯାଏ ଜଙ୍ଗଲ, ପାହାଡ, ଝରଣା, ଆକାଶ, ମାଟି, ଫୁଲ, ସାଙ୍ଗ, ସାଥୀ ସବୁ ଅଛି । ଏସବୁର ଅଦୃଶ୍ୟ ସ୍ରହ୍ଧାକୁ ସେ ପ୍ରଶିପାତ କରେ । ଜୀଇ ଥିବା ଯାଏ ସୁଖରେ, ଭଲରେ, ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ସହିତ ବଞ୍ଚିଥାଏ । ଜୀବନ ପ୍ରତି ବିମୁଖ ହେବା ତା' ଜୀତକରେ ପ୍ରାୟ ନାହିଁ କହିଲେ ଚଳେ । ପାହାଡ ମୁଣ୍ଡରେ ଝଲସି ଉଠୁଥିବା ତାରା ପରି ଜୀବନର ଓ ସମାଜର ସବୁ ଦୁଃଖ କ୍ଲେଶକୁ ଏକାକାର କରିଦେଇ ସେ ଜୀବନ-ପ୍ରୀତିରେ ଉଲୁସିତ ହୁଏ । ଏହା ଅଣଆଦିବାସୀ ସମାଜ ପାଇଁ ଶିକ୍ଷଣୀୟ ।

କର୍ମମୟ ଜୀବନକୁ ପ୍ରେରଣା ଯୋଗାଇବା ପାଇଁ ସେ କେତେ ପ୍ରକାର ପର୍ବପର୍ବାଣି ମନାଏ । ଏତଦ୍ ଉପଲକ୍ଷେ ସାରା ଆଦିବାସୀ ଗାଁର ଆବାଳ ବୃଦ୍ଧବନିତା ନାଚଗୀତରେ ଯୋଗ ଦିଅନ୍ତି । ସେମାନେ ନିଜେ କଳାର ସୃଷ୍ଟିକରି ନିଜେ ତାକୁ ମନ ଭରି ଉପଭୋଗ କରନ୍ତି । ସତେ ଯେମିତି ଆଦିବାସୀ ସମାଜଟି ପରସ୍ପର ସୁଖ ଦୁଃଖରେ ଅଙ୍ଗାଙ୍ଗୀ ଭାବରେ କଡିତ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ପରସ୍ପର ସହିତ କେଉଁ ଅଜଣା ତୋରିରେ ବନ୍ଧା ।

### ଆଦିବାସୀ ସଂସ୍କୃତି

ସଂଷ୍କୃତିର ସଂଜ୍ଞା ନିରୂପଣ ଏକ କଟିଳ କାର୍ଯ୍ୟ । ଗୋଟିଏ ସମାକ ବା ଗୋଷୀର ମାନସିକ କ୍ରିୟା ସମୂହ ଏଥିରେ ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ସାହିତ୍ୟ, ଚିତ୍ରକଳା, ନୃତ୍ୟ, ସଙ୍ଗୀତ, ଦର୍ଶନ, ମୂଲ୍ୟବୋଧ ଆଦି ସଂଷ୍କୃତିର ଅଂଶ ବିଶେଷ । ଗୋଟିଏ ସମାଜର ଦୈନନ୍ଦିନ ଜୀବନଚର୍ଯ୍ୟା ଓ ଜୀବନାଦର୍ଶନର ପ୍ରତିଫଳନ ଘଟିଥାଏ ସଂଷ୍କୃତିରେ ।

ମଣିଷ ଓ ପ୍ରକୃତି ଭିତରେ ଥିବା ଚିରନ୍ତନୀ ଯୋଗସୂତ୍ରକୁ ଆଦିବାସୀ ସଂଷ୍କୃତି ସନ୍ନାନ ଦିଏ । ଗଛ, ନଈ, ବଣପାହାଡ, ଫୁଲ ଫଳ, ଜୀବକଗତ, ସ୍ନେହ, ପ୍ରେମ ଏ ସବୁକୁ ସେ ଭଲ ପାଏ । ଏହି ଭଲ ପାଇବାର ଇଚ୍ଛାକୁ ସେ ନାଚରେ, ଗୀତରେ, ପର୍ବପର୍ବାଣି ପାଳନ ବେଳେ ପ୍ରକାଶ କରିଥାଏ ।

ଆଦିବାସୀ ପ୍ରକୃତିର ସନ୍ତାନ । ପ୍ରକୃତି କୋଳରେ ସେ କନ୍ନ ନିଏ, ବଡ଼େ ଓ ହସିଖେଳି କୀବନ ବିତାଏ । ପ୍ରକୃତି ପରି ତାର ଜୀବନ ଶୈଳୀ ସରଳ, ଉଦାର । ତହିଁରେ ଯନ୍ତ ସଭ୍ୟତାର ଟିକିଏ ବି ମଳିନତା ନାହିଁ । ତାର ପର୍ବପର୍ବାଣି, ନାଚ ଗୀତରେ ଆଦିବାସୀ ସଂଷ୍ଟୃତିର ସ୍ୱଭାବ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥାଏ ।

#### ଆଦିବାସୀ ପରବ

ଆଦିବାସୀମାନେ ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପାଳିତ ବିଭିନ୍ନ ଉତ୍ସବକୁ "ପରବ" ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି । ଯଥା – ଚଇତି ପରବ, ପୁଷ୍ପୁନେଇ ପରବ, ଡାଲଖାଇ ପରବ, ଭୋଦେଇ ପରବ, ଡଙ୍ଗର ପରବ, ଦଶହରା ପରବ, ଶିବରାତ୍ର ପରବ, ହୋଲି ପରବ ଇତ୍ୟାଦି ।

ଏହି ପରବଗୁଡ଼ିକ କେବଳ ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କ ସଂଷ୍କୃତିକୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେଇଥାଏ ନୁହେଁ, ଏହା କରିଆରେ ସେମାନଙ୍କ ସଂଷ୍କୃତିର ପ୍ରଚାର ଓ ପ୍ରସାର ଘଟିଥାଏ । ଏହି ସମୟରେ ଆଦିବାସୀ ପରିବାର ମଧ୍ୟରେ ଗହଳ ଚହଳ ଲାଗି ରହେ । କୁଣିଆ ମଇତ୍ର ଚର୍ଚ୍ଚା ମଧ୍ୟ ହୁଏ । ଏହି ସମୟରେ ସେମାନେ ପରସ୍ପର ମଧ୍ୟରେ ଭାବର ଆଦାନ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି । ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ପରସ୍ପରର ସାନ୍ନିଧ୍ୟ ଲାଭ କରି କୃତାର୍ଥ ହୁଅନ୍ତି ଓ ମନ ମାନିଲେ ବିବାହ ବନ୍ଧନରେ ବାନ୍ଧି ହୋଇଯାନ୍ତି । ବନ୍ଧୁତା ଓ ସ୍ନେହଭାବ ବୃଦ୍ଧି ଲାଭ କରେ । ଅନ୍ୟକୁ ଜାଣି ନିଜକୁ ଜଣାଇବା ଏହି ପରବ ପାଳନର ଅନ୍ୟତମ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

### ଚଇତି ପରବ

ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କର ବଡ ପର୍ବ ହେଉଛି ଚଇତ ବା ଚଇତି ପର୍ବ । ଏହି ପର୍ବ ପାଳନର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଅନେକ ହେଲେହେଁ ତାହାକୁ ବେଣ୍ଟ ବା ଶିକାର ପର୍ବ ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ଓଡ଼ିଶାରେ ବସବାସ କରୁଥିବା ପ୍ରାୟ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀର ଲୋକ ଏ ପର୍ବ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ପ୍ରତିବର୍ଷ ଏହି ପର୍ବ ପାଳନ ସମୟ ଆସିଲେ ଆଦିବାସୀ ଗାଁ ଗହଳିରେ ଆନନ୍ଦ ଉଲ୍ଲାସ ଭରିଉଠେ । ପର୍ବ ପାଳନ ପାଇଁ ସମସ୍ତେ ଉତ୍ସବ ମୁଖର ହୋଇ ଉଠନ୍ତି ।

ଚଇତି ପର୍ବ ଆଗାମୀ ବର୍ଷ ପାଇଁ ପ୍ରୟୂତି ପର୍ବ । ଅମାରରୁ ଧାନ ବାହାର କରି ବିଲରେ ବୁଣିବା, ଗ୍ରାମର ସବୁ ଲୋକ ତଥା ଗୃହପାଳିତ ଗାଈ ଗୋରୁଙ୍କ ଶୁଭ ମନାସିବା, ନୂଆରେ ଆୟ ଖାଇବା ଆଦି ଏହି ପର୍ବ ପାଳନର ଅନ୍ୟତମ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

ଚଇତି ପର୍ବ ପାଳନ ପଛରେ ଜୀବନକୁ ଆପ୍ରାଣ ଉପଭୋଗ କରିବାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ନିହିତ ଥାଏ । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଏ ପର୍ବ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କୁ ଜୀବନ ସାଥୀ ବାଛିବାର ସୁଯୋଗ ଯୋଗାଇଥାଏ । ଚଇତି ପର୍ବ ପାଳନ ବେଳେ ଗାଁ ମୁଖିଆ ଓ ବୃଦ୍ଧବୃଦ୍ଧାମାନେ ବେଣ୍ଟ ବା ଶିକାର ଉପରେ ଅଧିକ ଗୁରୁତ୍ୱ ଦେଉଥିବା ବେଳେ ଯୁବ ଗୋଷୀ ଏହାକୁ ଆମୋଦ ପ୍ରମୋଦର ଅନ୍ୟତମ ମାଧ୍ୟମ ଭାବରେ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି ।

ଚଇତ ଆସିବା ଆଗରୁ ଚଇତି ପର୍ବ ପାଳନର ଉସାହ ଆଦିବାସୀ ପ୍ରାଣକୁ ଉଦ୍ବେଳିତ କରିଥାଏ । ଚଇତି ପର୍ବ ପାଳନ ପୂର୍ବରୁ ଆଦିବାସୀ ଗାଁ ଗହଳିର ରୂପ ବଦଳି ଯାଏ । ସତେଅବା ଆବାଳ ବୃଦ୍ଧ ବନିଡ଼ାଙ୍କ ଦେହରେ ପର ଲାଗେ । ଘରେ ଘରେ ପେଣ୍ଟମ, ମହୁଆ, ମଦ ଲନ୍ଦା ଆଦି ପ୍ରୟୁତ ହୁଏ । ଗାଁର ଲୋକମାନେ ଚଳଚଞ୍ଚଳ ହୋଇ ପଡନ୍ତି । ସମୟଙ୍କ ମୁହଁରେ ଚଇତି ପର୍ବର ଚର୍ଚ୍ଚା ଚାଲେ ।

ସତେ ଅବା ପ୍ରକୃତି ଆଦିବାସୀର ଚଇତ ପର୍ବ ପାଳନକୁ ଖୋଲା ମନରେ ସହଯୋଗ କରେ । କାଲୁଆ ପବନରୁ ଜାଡ଼ (ଶୀତ) କମିଯାଏ । ଶିମୁଳି ଓ ପଳାଶ ଗଛଗୁଡ଼ିକ ନାଲେ ନାଲ ହୋଇଯାନ୍ତି । ବସନ୍ତରତୁ ଗଛଲତା, ଜୀବଜନ୍ଧୁ, ନରନାରୀ ସମୟଙ୍କ ଦେହରେ ରଙ୍ଗ ବୋଳିଦିଏ । ବିଶେଷତଃ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀ ବନୟର ଚଇତି ପରବକୁ ଆକଣ୍ଠ ଉପଭୋଗ କରିଥାନ୍ତି । ସତେ ଅବା ଚଇତି ପରବ ଉପରେ ସେମାନଙ୍କ ଏକଚାଟିଆ ଅଧିକାର ।

# ଚଇତି ପରବ : ସୂଚନା

ଚଇତି ପରବ ବା ଚୈତ୍ର ପର୍ବ ସମଗ୍ର ଆଦିବାସୀ ସମାଜର ଏକ ମୁଖ୍ୟପର୍ବ । ଚଇତ ମାସରେ ଏ ପର୍ବ ପାଳନ କରାଯାଉଥିବାରୁ ଏହାର ନାମ ଚଇତି ପରବ ।

ଆର୍ଯ୍ୟ ବା ଅଣ ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀର ଲୋକମାନେ ବସନ୍ତ ଉତୁକୁ ସ୍ୱାଗତ ଜଣାଇ "ବସନ୍ତ ଉତ୍ସବ" ପାଳନ କଲାବେଳେ, ଆଦିବାସୀ ସମାଜର ଲୋକମାନେ ଏହି ସମୟରେ 'ଚଇତି ପରବ' ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି ।

ଓଡ଼ିଶାରେ ଥିବା ବିଭିନ୍ନ ଆଦିବାସୀ ବହୁଳ ଅଞ୍ଚଳ ଓ କଙ୍କଲ ଇଲାକାରେ ବାସ କରୁଥିବା ଅଧିବାସୀମାନେ ପଣା ସଂକ୍ରାନ୍ତି ଠାରୁ ଅଖଣ୍ଡ ଶିକାର ପର୍ବ ପାଳନ କରନ୍ତି । ଏହି ପର୍ବ ଅପ୍ରେଲ ମାସ ୧୪ ତାରିଖ (ପଣା ସଂକ୍ରାନ୍ତି)ରୁ ଆରୟ ହୋଇ କୁନ୍ ମାସର ପ୍ରାୟ ଶେଷ ତାରିଖ ଯାଏ ପାଳନ କରାଯାଏ । ଏହି ସମୟରେ କଙ୍କଲ ଅଞ୍ଚଳରେ ବାସ କରୁଥିବା ଆଦିବାସୀ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ଲୋକେ ସେମାନଙ୍କ ପାରମ୍ପରିକ ଅସ୍ତଶ୍ୟରେ ସନ୍ଧିତ ହୋଇ, ଦଳଦଳ ହୋଇ କଙ୍ଗଲକୁ ଯାଇ ସେଠାରେ ଅବାଧରେ ଶିକାର କରିଥାନ୍ତି । ଶିକାର ବା ବେଣ୍ଟ ନ ମିଳିବା ଯାଏ ସେମାନେ ଗାଁକୁ ଫେରନ୍ତି ନାହିଁ । ଖାଲି ହାତରେ ଗାଁକୁ ଫେରିଲେ ଗାଁର ସୀଲୋକମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ସେମାନଙ୍କୁ ଉପହାସିତ ହେବାକୁ ପଡିଥାଏ । ସେମାନେ ଖାଲି ହାତରେ ଫେରି ଆସିଥିବା ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ଉପରକୁ ଗୋବର ପାଣି ପକାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସାଙ୍ଗରେ ଶିକାର ନେଇ ଫେରିଲେ ସୀ ଲୋକମାନେ ସେମାନଙ୍କୁ ଆଦରରେ ପାଛୋଟି ନିଅନ୍ତି । ଶିକାର କରି ଆଣିଥିବା ଜୀବକକୁର ମାଂସକୁ ଗାଁର ସବୁ ଲୋକଙ୍କୁ ବାଣ୍ଡ ଦିଆଯାଏ । ଘରେ ଘରେ ଭୋକିଭାତ ହୁଏ । ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ମନ ଆନନ୍ଦରେ ଦଳ ଦଳ ହୋଇ ନାଚଗୀତ କରନ୍ତି । ଏହି ସମୟଟି ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କର ମଉଳ କରିବା ସମୟ । ଏହି ସମୟରେ ସେମାନେ ନାଚି ଗାଇ ପ୍ରେମ କରି ଜୀବନ ସାଥୀ ବଛାବନ୍ତି ହଅନ୍ତି ।



Source: Author, Digitized by PPRACHIN, SOA

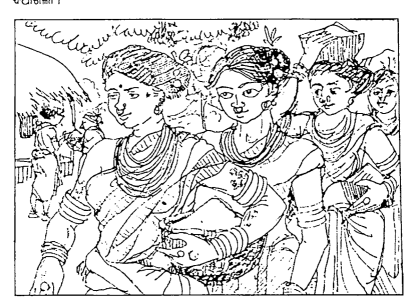
ଆଦିବାସୀ ସମାନର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଗୋଷୀ ବିଭିନ୍ନ ଭାବରେ ଚଇତି ପରବ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହାହିଁ ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କର ଚଇତି ପରବ, ଚଇତି ପରବ, ଚୈତ୍ର ପର୍ବ, ଚଇତ୍ ପରବ । ସେହି ଗୋଟିଏ ପର୍ବ - ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ନାଆଁ । ଶିକାର କରିବା, ଭଲ ରକମ ଖାଇବା, ମହ ପିଇବା ଓ ନାଚିଗାଇ ମଉଜ କରିବା ଚଇତି ପରବର ପ୍ରଧାନ ଆକର୍ଷଣ ।

ଏବେ ଆଗପରି ଓଡ଼ିଶାରେ ନିଘଞ୍ଚ ବନ ଜଙ୍ଗଲ ନାହିଁ । ବଣ ଝରଣାର କଳକଳ ଗୀତ ଆଉ ଶୁଭୁ ନାଇଁ । ବଣ ଜଙ୍ଗଲରେ ଶିକାର ଆଉ ମିଳୁ ନାହିଁ । ଚଇତି ପରବରେ ଶିକାର ଅଭିନୟ କରାଯାଇ ବିଧି ବିଧାନ ରକ୍ଷା କରାଯାଉଛି । ତେବେ ନାଚଗୀତର କୁଆରରେ ଭଙ୍ଗା ପତି ନାହିଁ ।

### ଚଇତି ପରବ ଆରୟ : କେତେ କିୟଦନ୍ତୀ

କିୟଦନ୍ତୀ : ଏକ

ଆଦିବାସୀମାନେ 'ଚଇତି ପରବ' କେବେ ଆରୟ କରିଥିଲେ ବା କେଉଁ ଗୋଷୀ, କାହିଁକି ଏ ପରବ ଆରୟ କଲା, ତାର ଲିଖିତ ବିବରଣୀ ନାହିଁ । ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏ ସମ୍ପର୍କରେ କେତେକ କିୟଦନ୍ତୀ ପ୍ରଚଳନ ରହିଛି । ସେହି କିୟଦନ୍ତୀରୁ କେତୋଟି ନିମ୍ନରେ ଦିଆଗଲା ।



Source: Author, Digitized by PPRACHIN, SOA

ପୂର୍ବ କାଳରେ ଓଡ଼ିଶା ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କର ରାଜ୍ୟ ଥିଲା । ମୂଳ ମହାଭାରତରୁ କଣାଯାଏ ଯେ, ଓଡ଼ ଓ କଳିଙ୍ଗ ଦେଶର ରାଜାମାନେ କୌରବମାନଙ୍କ ପଷ ସମର୍ଥନ କରିଥିଲେ ମହାଭାରତ ଯୁଦ୍ଧରେ । ଭୂୟାଁ ରାଜା, ଶବର ରାଜା ଓ କନ୍ଧ ରାଜାମାନେ ପାଣ୍ଡବମାନଙ୍କ ସଙ୍ଗରେ ଯୁଦ୍ଧ କରିଥିଲେ । ନିକଟ ଅତୀତରେ ପଞ୍ଚଦଶ ଶତାବ୍ଦୀରେ ଆମ ଓଡ଼ିଶାର ପୂର୍ବତନ ଗଡଜାତ ରାଜ୍ୟମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଅନେକ ଗଡଜାତ ଭୂୟାଁ, ଶବର ଓ କନ୍ଧମାନଙ୍କ ଅଧୀନରେ ରହି ଶାସିତ ହେଉଥିଲା । ଆଦିବାସୀ ଗଣ୍ଡମାନେ ପୂର୍ବେ ବହୁ ଅଞ୍ଚଳରେ ରାଜୁଡି କରୁଥିଲେ । ଏବେ ଏମାନେ ନିକକୁ 'ରାଜଗଣ୍ଡ' ରୂପେ ପରିଚୟ ଦେଉଛନ୍ତି ।

ସେତେବେଳେ ଏହି ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀର ରାଜାମାନେ ନିଜ ରାଜ୍ୟର ପ୍ରଜାମାନଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ନେଇ ବନକୁ ଶିକାର କରିବାକୁ ଯାଉଥିଲେ । ସେମାନେ ଦୀର୍ଘ ଦିନ ଧରି ମନରେ ରହି ଶିକାର କରୁଥିଲେ । ବଶରୁ ଶିକାର ନେଇ ଫେରି ଆସିବା ଯାଏ ରାଜାଙ୍କର ରାଣୀମାନେ ଅପେଷା କରି ରହୁଥିଲେ । ସେମାନେ ସମୟେ ଶିକାର ନେଇ ଫେରି ଆସିବା ଦେଖି ମନ ଆନନ୍ଦରେ ସେମାନଙ୍କୁ ବନ୍ଦାପନା କରି ଶୋଭାଯାତ୍ରାରେ ରାଜ ନଅରକୁ ପାଛୋଟି ଆଣୁଥିଲେ । ଏହି ପରମ୍ପରାକୁ ବଳାୟ ରଖିବା ପାଇଁ ଆଦିବାସୀଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଚଇତି ପରବ ବା. ଶିକାର ପରବ ଆରୟ ହୋଇଥିବା କୁହାଯାଏ ।

ଏବେ ରାଜା ନାହାନ୍ତି କି ରାଜ୍ୟ ନାହିଁ । ରାଣୀମାନେ ଆଉ ବନ୍ଦାପନା କରୁନାହାନ୍ତି । ବଶ ପାହାଡରେ ଗଛ ଲତା ନାହିଁ କି ଜୀବଜନ୍ତୁ ନାହାନ୍ତି, ତଥାପି ଚଇତି ପରବ ଜୀଇଁଛି ।

# କିୟଦତ୍ତୀ : ଦୁଇ

ଆଦିବାସୀ ଭୂୟାଁମାନେ କହନ୍ତି, ପ୍ରଥମେ ସେଇମାନେ ହିଁ ଚଇତି ପରବ ପାଳନ କରିଥିଲେ ।

ଏହି ଭୂୟାଁ ଗୋଷୀର ଆଦିବାସୀମାନେ ଓଡ଼ିଶାର ଏକ ବିଶିଷ ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀ ଭାବରେ ପରିଚିତ । ଏମାନେ ଓଡ଼ିଶାର ମୟୂରଭଞ୍ଜ, କେନ୍ଦୁଝର, ସୁନ୍ଦରଗଡ, ଡ଼େଙ୍କାନାଳ, କୋରାପୁଟ ଆଦି ଅଞ୍ଚଳରେ ବହୁ ସଂଖ୍ୟାରେ ବସବାସ କରନ୍ତି । ଏହା ଛଡ଼ା ବିହାରର ସିଂହଭୂମି ଅଞ୍ଚଳରେ ଏମାନଙ୍କ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୋଇଥାଏ । ଅତୀତରେ ଏକଦା ଏମାନେ ଓଡ଼ିଶାର ବହୁ ଅଞ୍ଚଳର ଶାସକ ଥିଲେ । ପରେ ହିନ୍ଦୁ ରାଜାମାନେ ସେମାନଙ୍କ ଶାସିତ ଅଞ୍ଚଳ କରଗତ କଲେ ଓ ସେମାନଙ୍କ ସଙ୍ଗରେ ବନ୍ଧୁତା ସୂତ୍ରରେ ଆବଦ୍ଧ ହୋଇ ରହିଲେ ।

ଏହି ଭୂୟାଁ ଗୋଷୀର ରାଳାମାନେ ଚଇତମାସ ଆସିଲେ ଆଡୟର ସହକାରେ ଚଇତି ପରବ ପାଳନ କରି ଶିକାର କରିବାକୁ ଯାଉଥିଲେ । ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗୋଷୀର ଆଦିବାସୀମାନେ ଭୂୟାଁମାନଙ୍କ ସଂସ୍ପୂର୍ଶରେ ଆସି ନିଳ ନିଜ ଅଞ୍ଚଳରେ ଚଇତି ପରବ ପାଳନ କଲେ । ଏହିପରି ଭାବରେ ଚଇତି ପରବ ସମଗ୍ର ଆଦିବାସୀ ସମାଜର ମୁଖ୍ୟ ପରବରେ ପରିଣତ ହେଲା ।

# ଓଡ଼ିଶାର ବିଭିନ୍ନ ଅଞ୍ଚଳରେ ଚଇତି ପରବ

ଚଇତ ବା ଚୈତ୍ରମାସ ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କର ଏକ ବିଶିଷ ମାସ । କାରଣ ଏଇ ଚଇତ ମାସରେ ସେମାନେ 'ଚଇତ ପରବ' ପାଳନ କରନ୍ତି ।

ଚଇତ ମାସରେ କାଲୁଆ ପବନରୁ କାଡ଼ ଯେତେବେଳେ କମି କାମି ଆସେ, ବନ କଙ୍ଗଲରେ ନିଆଁ ଲାଗେ, ସେତେବେଳେ ମନ ଭିତରଟାବି ନିଆଁର ଉଷୁମ ଧାସ ବାଜି ଗରମ ହୋଇଯାଏ । ସେତେବେଳେ ଶିମୁଳି ଓ ପଳାଶ ଗଛରେ ଲାଲ ଲାଲ ଫୁଲ ଫୁଟେ । ସେହି ନାଲିଆ ଫୁଲର ତରାସରେ ବନ, ପାହାଁତ, ଝୋଲା ଓ ଡଙ୍ଗରମାନେ ନାଲେ ନାଲ ହୋଇ ଉଠନ୍ତି ।

ଠିକ ଏତିକି ବେଳେ ବସନ୍ତ ରତୁ ଚମକି ଉଠେ । ଗଛରେ, ପତ୍ରରେ, ଫୁଲରେ ଓ ପବନରେ ବସନ୍ତ ଚହଟି ଯାଏ । ବନରୁ ବନକୁ, ମନରୁ ମନକୁ ବସନ୍ତ ଛୁଇଁ ଛୁଇଁ ଯାଏ । ବସନ୍ତ ମହକି ଉଠେ ବନରେ, ଝରଣାରେ, ରାୟାରେ, ଆକାଶରେ ଓ ବନର ଅନ୍ଦି ସଂଧିରେ । ସତେ ଅବା ସବୁଠି ବସନ୍ତ ମହମହ ହୋଇ ବାସୁଥାଏ ।

ଏହି ସମୟରେ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀ, ବୂଡ଼ାବୂଡ଼ୀ, ଛୋଟ ଛୋଟ ପୁଅଝିଅ, ବାହା ହୋଇ ଆସିଥିବା ବୋହୂ, ବାହା ହୋଇ ବୋହୂ ହେବାକୁ ପ୍ରଷ୍ତୁତ ହେଉଥିବା କନ୍ୟା ଓ ବାହାଘର ପାଇଁ ତିଥି-ନକ୍ଷତ୍ର ଠିକଣା ହୋଇଥିବା ପୁଅମାନେ ବସନ୍ତ ରଙ୍ଗରେ ନିକକୁ ଓ ନିକର ମନମାନଙ୍କୁ ରଙ୍ଗେଇ ଦିଅନ୍ତି । ଚଇତମାସ ସବୁ ଆଦିବାସୀ ଲୋକଙ୍କର ହୋଇଉଠେ ଅତିପ୍ରିୟପର୍ବ ।

ଚଇତ ପର୍ବ ଆସେ ଫଗୁଣର ନିମନ୍ତଣ ରକ୍ଷା କରି । ସେ ଆସେ ବଉଳର ମହକରେ, ପୋଡୁଚାଷ ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇଥିବା ପୋଡା ବନଭୂଇଁର ବାସ୍ନାରେ, ନୀଳ ଆକାଶର ମାଛକାତିଆ ମେଘର ଡେଣାରେ, ନବଯୁବତୀର ନୀଲି ଟୁକୁ ଟୁକୁ, ହସିଲା ହସିଲା ଓଠରେ ଓ ଯୁବକର ପ୍ରୀତି ପାଗଳ ମତୁଆଲା ମନରେ ।

ବସନ୍ତ ଆସିଲେ ତାର ରଙ୍ଗୀନ, ମିଠା ମିଠା ସ୍ୱର ଶୁଭେ । ସେ ସ୍ୱରର ପ୍ରତିଧ୍ୱନି ଲହରାଇ ଉଠେ ସାରା ଅଞ୍ଚଳରେ । ସେ ପ୍ରତିଧ୍ୱନି ବନରୁ ବନ, ପାହାଡରୁ ପାହାଡ ଡେଇଁ ଡେଇଁକା ମଣିଷର କାନରେ ଭେଦିଯାଏ । ସବୁଠି ଶୁଭେ ବସନ୍ତର ସ୍ୱର, ବସନ୍ତର ଲହର ।

ଆଦିବାସୀମାନେ ବସନ୍ତର ସ୍ୱର ଶୁଣି ଉଚ୍ଛନ୍ନ ହୋଇ ଉଠନ୍ତି । ସେମାନେ ମନ ଆନନ୍ଦରେ "ଚଇତ ପରବ" ପାଳନ କରନ୍ତି । ବସନ୍ତକୁ ସତେ ଅବା ସ୍ୱାଗତ କରିବାକୁ ସେମାନେ ଚଇତ ପରବର ଆୟୋଜନ କରନ୍ତି ।

ଓଡ଼ିଶାର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଆଦିବାସୀ ଗାଁରେ ଚଇତ ପରବର ଆୟୋଜନ ଚାଲେ । ଘରେ, ବାହାରେ, ବାଟରେ, ମନରେ ସବ୍ରଠି ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ଚଇତି ପରବର ରୂପ, ଛଟା ଆଉ ଭଙ୍ଗୀ । ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀଙ୍କ ମନରେ ଆନନ୍ଦର କୁଆର ଆସେ । ସେମାନେ ମନ ଉଚ୍ଚାଟରେ ଘିରି ଘିରି ହୋଇ ଘୂରି ବୁଲନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମନରେ, ସେମାନଙ୍କ ଦେହରେ ଡେଶା ଲାଗେ । ଦେହ ସିନା ବାଧ୍ୟ ହୋଇ ମାଟିରେ ଲାଖିରହେ, ମନଯାଇ ଅସୀମ ନୀଳ ଆକାଶରେ ଚକର କାଟେ । ପକ୍ଷୀ ପରି କଚନାର ଡେଶା ଲଗାଇ ସେମାନଙ୍କ ମନ ସବୁ ନିଜ ନିଜ ଦେହରୁ ଦୂରେଇ ଯାଇ ଅନେକ ଦୂରକୁ ଚାଲି ଯାଆନ୍ତି ।



ଠିକ୍ ଏତିକି ବେଳେ ଆଦିବାସୀ ହାତରେ ଫସଲ କାମ ଆଉ ନଥାଏ । ସବୁ କାମ ସରି ଯାଇଥାଏ । କଙ୍ଗଲ ପୋଡ଼ା ହୋଇ ଚୀଷ ପାଇଁ ପ୍ରଷ୍ତୁତ ହୋଇ ରହିଥାଏ । ତେଣୁ ଏ ସମୟ ଅବସର ସମୟ । ଏ ସମୟ ଖାଇପିଇ, ଗୀତ ଗାଇ, ନାଚିଖେଳି ଶିକାର କରିବା ସମୟ । ଏ ସମୟ ମଉଳ ମଳଲିଷ୍ ସମୟ । ଏ ସମୟ ସବୁବେଳେ ମିଳେ ନାହିଁ । ଏ ସମୟ ସବୁବେଳେ ଆସେ ନାହିଁ । ଥରେ ହାତଛଡ଼ା କଲେ ବରଷେ ଗଡିଯାଏ । ବରଷକ ଭିତରେ କଣ ହୋଇଥବ କିଏ କାଣେ ? ଆଜିକଥା କାଲିକି ନାହିଁ । ବରଷକ ପର କଥା ପଚାରେ କିଏ ?

ଚଇତ ତାକେ ନାଚିବାକୁ । ଚଇତ ତାକେ ଗାଇବାକୁ । ଚଇତ ତାକେ ମାତିବାକୁ । ଚଇତ ତାକେ ଶିକାର କରିବାକୁ । ଏ ତାକ ଛାତିବାର ନୁହେଁ । ଏ ତାକ ଏଡିବାର ନୁହେଁ । ଏ ଯେ ଚନ୍ଦ୍ରର ତାକ୍ତ ! ଯିଏ ଛାଡେ ଚଇତ ତାକୁ କରଛତା ଦେଇ ଦୂରେଇ ଯାଏ । ଆଉ ଯେତେ କରି ତାକିଲେ ବି ପାଖ ମାତେ ନାହିଁ । ଚଇତର ଏଇ ଚଇତି ଡାକକୁ କି ଛାଡି ହୁଏ ?

ଅବିଭକ୍ତ କୋରାପୁଟ ଜିଲ୍ଲାର କୟପୁର ଅଞ୍ଚଳର ଉତ୍ରା, ରଣା, ଭୂମିଆ, ତୟ, ପରଜା, ସଉରା ପ୍ରଭୃତି ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀର ଲୋକମାନେ ଚଇତ ପରବକୁ ଅତି ଆନନ୍ଦରେ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି ।

ଗୋଦାବରୀରୁ ଆସି 'ଗଦବା' ବୋଲାଉଥିବା କୋରାପୁଟ ଅଞ୍ଚଳର ଏହି ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀ **ସ୍ପର୍ଘ** ଏକମାସ ଯାଏ ଚଇତି ପରବ ପାଳନ କରନ୍ତି ।

ଅବିଭନ୍ତ କଳାହାଣ୍ଡି ଅଞ୍ଚଳର ଆଦିବାସୀମାନେ ଡ଼ାପ୍ ବାଳା ବଳାଇ, ଡ଼ାପ ନାଚ ନାଚି ଓ ଚାପ ଗୀତ ଗାଇ ଚଇତି ପରବ ପାଳିଥାନ୍ତି । ବଲାଙ୍ଗୀର ଜିଲ୍ଲାର ଟିଟିଲାଗଡ ଅଞ୍ଚଳର ଆଦିବାସୀ ଗାଁମାନଙ୍କରେ ଜାକଜମକ ସହକାରେ ଚଇତିପରବ ପାଳିତ ହୁଏ ।

ମୟୂରଭଞ୍ଜ ଜିଲ୍ଲା ସାନ୍ତାଳମାନେ ଚଇତ ପରବ ବା ବସନ୍ତ ଉତ୍ସବକୁ 'ବାହାପର୍ବ' ବୂପେ ପାଳନ କରନ୍ତି । ଶାଳଗଛରେ ଫୁଲ ଫୁଟିଲେ, ବସନ୍ତକୁ ଆହ୍ୱାନ କରିବା ପାଇଁ 'ବାହାପର୍ବ' ପାଳିତ ହୁଏ । ଆଉ କେତେକ ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀ ଚୈତମାସର ଶୁକ୍ଲପକ୍ଷ ପୂର୍ଣ୍ଣମୀ ଦିନ ଏ ପର୍ବ ପାଳନ କରନ୍ତି ।

ମୁଣ୍ଡାମାନେ ବସନ୍ତ ଉତ୍ତରେ ପାଳନ କରାଯାଉଥିବା ପର୍ବକୁ 'ସାରହୁଲ' କହନ୍ତି । ମୁଣ୍ଡାମାନଙ୍କ ବ୍ୟତୀତ ଓରାଂ, ମାହାଲି, ହୋ ପ୍ରଭୃତି ଆଦିବାସୀ ଲୋକମାନେ ଖୁବ ଉତ୍ସାହ ଓ ଉତ୍ପାଦନା ସହକାରେ ଏ ପର୍ବ ପାଳନ କରନ୍ତି ।

ଓରାଂମାନେ 'ସାରହୁଲ' ପର୍ବରେ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଦେବତା ଓ ପୃଥିବୀ ଦେବୀର ବିବାହ କରନ୍ତି । ଚଇତ ପର୍ବ ଉପଲକ୍ଷେ ମୟୂରଭଞ୍ଜ, ବଣେଇ ତଥା ଷଢ଼େଇକଳାରେ ଆନୁଷାନିକ ଭାବରେ ଛଉନାଚ ଆରୟ ହୁଏ ।

ମୟୂରଭଞ୍ଜର ଛଉନାଚରେ ତେମ୍ସା (ବଡ଼ନାଗରା), ଡ଼ୋଲ, ଚଡଚଡି, ମାଦଲ ପ୍ରଭୃତି ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ବ୍ୟବହୃତ ବାଦ୍ୟବାଳଶାର ଉପସୋଗ ହୋଇଥାଏ । ପୁଣି ଛଉନାଚରେ ସ୍ଥାନୀୟ ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କର ନାଚ ଓ ଗୀତ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଚଇତି ପରବବେଳେ ଛଉନାଚ ପଦର୍ଶନ ଯଥେଷ ଆନନ୍ଦ ଯୋଗାଇଥାଏ ।

ଫୁଲବାଣୀ ଜିଲ୍ଲାର କନ୍ଧମାନେ ଆତୟର ସହକାରେ ବସୁମାତାଙ୍କୁ ପୋଡ଼ବଳି ଦେଇ ଚଇତି ପରବ ପାଳନ କରନ୍ତି । କୋରାପୁଟ ଅଞ୍ଚଳର ପରଜା, ଜୁଆଙ୍ଗ, ଗଦବା ଓ କୋୟାମାନେ ମଧ୍ୟ ଏ ପରବ ଅତି ନିଷାର ସହିତ ପାଳନ୍ତି ।

# ବିଭିନ୍ନ ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀର ଚଇତି ପରବ

ଫାଲଗୁନ୍ - ଚୈତ୍ର ମାସ ସଙ୍ଗରେ ଯୋଡି ହୋଇ ଆସେ ରତୁରାକ ବସନ୍ତ । ବସନ୍ତର ଆଗମନରେ ଚଉଦିଗ ନାନା ରଙ୍ଗରେ ଭରି ଉଠେ । ହେମନ୍ତ ବସନ୍ତର ନାଲି ଟୁକୁଟୁକୁ ହସ ମାଖି ଗଛଲତାମାନେ ଗହଗହ ହୋଇ ହସନ୍ତି । ଗଛମାନଙ୍କର ଅଗଡାଳରେ ନୂଆ ସବୁକ ଓ ଇଷତ ନାଲି ରଙ୍ଗର ପତ୍ର ଭରି ହୋଇଯାଏ । କୁସୁମ ଗଛରେ ତୟା ବର୍ଷର ପତ୍ର ବୋଝାଇ ହୋଇଯାଏ । ପଳାଶ ଫୁଲ ନିଆଁ ପରି ଲାଲ୍ ଦେଖାଯାଏ । ପୃଥବୀରେ ସବୁଠି ନୁଆ ପତ୍ର, ନୂଆଫୁଲ, ନୂଆକଡ଼, ନୂଆ ଜୀବନ ହସି ଉଠେ ।

ହିନ୍ଦୁ ସମାକରେ ଯେପରି ବାରମାସରେ ତେର ପରବ ପାଳନ କରାଯାଏ, ଆଦିବାସୀ ସମାକରେ ମଧ୍ୟ ସେହିପରି ବାର ମାସରେ ତେରପରବ ପାଳନ କରାଯାଉଥିବା ଦେଖାଯାଏ । ଆଦିବାସୀ ସମାକରେ ଚଇତମାସରେ ପାଳନ କରାଯାଉଥିବା ପର୍ବପର୍ବାଣିକୁ 'ଚଇତ ପରବ' ବୋଲି କହନ୍ତି । ଚଇତି ପର୍ବ ଆଦିବାସୀ ସମାଜର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ପର୍ବ । ଏହାକୁ 'ଅଖୟ ଶିକାର ପର୍ବ' ବୋଲି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ ।

### କେଡୁପର୍ବ

କନ୍ଧ, ଗଣ୍ଟ, ସଉରା ଇତ୍ୟାଦି ଆଦିବାସୀ ଗୋଷୀର ଲୋକମାନେ ଚଇତ ମାସରେ 'କେତୁ' ବା 'ଝାଗିଡି' ପର୍ବ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି ଯେ, ମାଟି ମାତା ବା ବସୁମାତା ଏଇ ମାସ ଖାଇବାକୁ ମାଗେ । ତେଣୁ ସେମାନେ ଏଇ ମାସ ବସୁମାତାଳୁ ନାନା ପ୍ରକାର ପଶୁପକ୍ଷୀ ବଳି ଦିଅନ୍ତି । ପୂର୍ବେ ଚଇତି ପରବରେ କନ୍ଧମାନେ ନରବଳି ଦେଉଥିଲେ । ୧୮୪୫ ମସିହାରେ ଇଂରେଳ ସରକାର କତା ଆଇନ ଜାରିକରି ନରବଳି ପ୍ରଥା ବନ୍ଦ କଲେ । ଏବେ ନରବଳି ସ୍ଥାନରେ ପୋଡ଼ ବା ଅନ୍ୟ ପଶୁବଳି ପଡୁଛନ୍ତି । କନ୍ଧମାନେ ଦୀର୍ଘ ପାଞ୍ଚଦିନ କାଳ 'ଚଇତି ପରବ' ପାଳନ କରି ପୋଡ଼ବଳି ପକାଉଛନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ବିଶ୍ୱାସ ଯେ, ବଳି ରକ୍ତ ମାଂସ କ୍ଷେତରେ ପଡିଲେ ବସୁମାତା ସବୃଷ୍ଟ ହୋଇ ପୁରୁର ଫସଲ ଦିଅନ୍ତି ।

ଆଦିବାସୀ ସମାଳର 'ମୁଣାମାନେ' ଓଡ଼ିଶାର ପ୍ରାୟ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜିଲ୍ଲାରେ ବସବାସ କରନ୍ତି । ଏମାନେ ଚୈତ୍ରମାସରେ 'ସର୍ହୁଲ' ପର୍ବ ପାଳନ କରନ୍ତି । ଏହି ପର୍ବବେଳେ ଗ୍ରାମର ପ୍ରତିଷାତା ପୂର୍ବ ପୁରୁଷଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପ୍ରତ୍ୟେକ ପରିବାର ଗୋଟିଏ ଲେଖାଏଁ କୁକୁଡା ବଳି ଦେଇ ଶାଳ ଫୁଲ ଅର୍ପଣ କରିଥାଚି ।

ଏହି ସମୟରେ ଶାଳ ଗଛରେ ନୂଆଫୁଲ ଫୁଟିବା ଆରୟ ହୋଇଯାଏ । ନୂଆ ଶାଳଫୁଲର ବାସ୍ନା ରାହ୍ତାଘାଟ ମହକାଇ ପକାଏ । ମୁଣ୍ଡା ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଶାଳଫୁଲର ମତୁଆଲା ବାସ୍ନାରେ ମାତାଲ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଜୀବନ ଯୌବନ ଶାଳ ଫୁଲର ଗୀତ ସଙ୍ଗରେ ଲହର ମିଶାଇ ସୁର ଧରି ଗାଇବା ଆରୟ କରିଦିଏ । ପୂର୍ବପୁରୁଷଙ୍କୁ ଶାଳ ଫୁଲ ଚଡ଼ାଇ ପୂଜା କରିବା ପରେ ମୁଣ୍ଡା ଯୁବକଯୁବତୀମାନେ ପୋଡିଯୋଡି ହୋଇ ସରହୁଲ ପର୍ବର ଗୀତ ଲହର ଛୁଟାଇ ଦିଅନ୍ତି । ସେ ଗୀତର ଓଡ଼ିଆ ଅର୍ଥ ହେଲା -

"କୋଇଲି, ଶାଳ ଗଛରେ ତୁ ଓହ୍ଲାଇ ଥିଲୁ । କୋଇଲି, ନୂଆପତ୍ରରେ ତୁ ଆସିଥିଲୁ । କୋଇଲି, ଭାତ ଆଉ ହାଣିଆ ପାଇଁ ତୁ ଓହ୍ଲାଇ ଥିଲୁ । କୋଇଲି, କୁକୁତାର ଗୋତ ଖଣେ ପାଇଁ ତୁ ଓହ୍ଲାଇଥିଲୁ । ହାଣିଆ ଭାତ ସରିଗଲା । ତୁ ଚାଲିଗଲୁ । କୁକୁତା ଗୋତ ସରିଗଲା କୋଇଲି ତୁ, ଫେରିଗଲୁ ।"

ନାଚ ପାଇଁ ଆଗରୁ ଦିନବାର ଠିକଣା ହୋଇଥାଏ । ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଏକାଠି ହୋଇ ବିଭିନ୍ନ ଗାଁ ବୂଲି ନାଚଗୀତ କରନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ ସେମାନଙ୍କ ଭିତରେ ଭାବର ଆଦାନ ପ୍ରଦାନ ହୁଏ । ପରେ ପରେ ପରସ୍ୱରର ବୁଝାମଣାରେ ବିବାହ ହୁଏ ।

କୋରାପୁଟ ଅଞ୍ଚଳର ପରେଙ୍ଗୀ ଗୋଷୀ ଚଇତ ପରବକୁ ଆତୟର ସହକାରେ ପାଳନ କରନ୍ତି । ଏହା ସେମାନଙ୍କ ଶିକାର ପରବ । ଏ ପରବକୁ ସେମାନେ ଦଶଦିନ ଧରି ପାଳିଥାନ୍ତି । ଚଇତ ପରବର ପ୍ରଥମ ଦିନ ପରେଙ୍ଗାମାନେ ଦେବତାଙ୍କ ପାଖରେ ପୂଜା କରନ୍ତି । ତାଙ୍କ ପାଖରେ କୁକୁଡା ଓ ଛେଳି ବଳି ପଡେ । ବଳି ମାଂସରେ ଘରେ ଘରେ ଭୋଜିଭାତ ହୁଏ । ଭାତ, ମାଂସ ଓ ମଦ ଖାଇ ସଭିଏଁ ମଉଜ କରନ୍ତି ।

ଚଇତ ପରବର ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନ 'ବାଟ' ଦେବତାଙ୍କ ପୂଳା । ଗାଁ ରାଞ୍ଚାରେ ଗୋଟିଏ କାଗା ସଫାସୁତରା କରାଯାଇ ଗୋବରରେ ଲିପା ହୁଏ । ବାଟଦେବତାଙ୍କ ପାଖରେ କୁକୁତା ବଳି ପତେ । ଘରେ ଘରେ ଇଷ୍ଟଦେବତାଙ୍କ ପୂଳା କରାଯାଇ କୁକୁତା ବଳି ଦିଆଯାଏ । ଘରେ ଘରେ ଭୋଜିଭାତ ମାଂସ ଖିଆହୁଏ ।

ପରବର୍ତ୍ତୀ ଛଅଦିନ ଯାଏ ଗାଁର ସଭିଏ ଖାଇ ପିଇ ମଉକ ମକଲିସ କରନ୍ତି । ମଦ ମାଂସ ଖାଇ, ନାଚିଗାଇ ହସ ଖୁସିରେ ଦିନ କଟାନ୍ତି । ନବମ ଦିନ ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କ ପାଖରେ ପୂଜା କରାଯାଏ । ତାଙ୍କ ପାଖରେ ଛେଳି, କୁକୁତା, ଘୁଷୁରି ଆଦି ବଳି ପତେ । ତାଙ୍କ ଆଗରେ ଧନୁଶର, ବର୍ଚ୍ଛା, ଟାଙ୍ଗିଆ ଆଦି ଶିକାର ଉପକରଣ ପୂଜା କରାଯାଏ । ଗାଁ ମୁଖିଆ ଏ ପୂଜା କରେ । ଶିକାର କରିବା ପାର୍ଇ ଗାଁର ସମୟେ ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କୁ ଜଣାନ୍ତି ।



ଚଇତ ପରବର ଦଶମ ଦିନ ଶିକାର କରିବା ଦିନ, ଗାଁର ପୁରୁଷମାନେ ଏକାଠି ଶିକାର କରିବାକୁ ବାହାରି ଯାଆନ୍ତି । ବନ ଭିତରେ ପଶିବା ଆଗରୁ ବନ ଦେବତା ଓ ପାହାଡ ଦେବତାଙ୍କୁ ଖୁସି କରିବାକୁ କୁକୁଡ଼ା ବଳି ଦିଅନ୍ତି ।

ଏମାନଙ୍କ ଶିକାର ବହୁଦିନ ଧରି ଚାଲେ । ଜୀବଜନ୍ତୁ ଶିକାର କରି ମନ ଆନନ୍ଦରେ ନାଚି ଗାଇ ପରେଙ୍ଗାମାନେ ଗାଁକୁ ଫେରନ୍ତି । ଆଦିମ ଅଧିବାସୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗଦବାମାନେ କ୍ରମାଗତ ଭାବରେ ପନ୍ଦରଦିନ ଧରି ଚଇତିପରବ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ପନ୍ଦରଦିନ କାମଧାମ ସବୁବନ୍ଦ ରହେ । ଖାଇ ପିଇ, ନାଚି ଗାଇ ସେମାନେ ଚଇତିପରବ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି ।

ଚଇତ ପୂନେଇ ପରଦିନ 'ବାସି-ପରବ' ପାଳନ କରାଯିବା ପରେ ବେଣ ପରବ ପାଳନ କରାଯାଏ ।

'ବେଷ ପରବ' ଦିନ ଧାଙ୍ଗଡା (ଯୁବକ)ମାନେ ଧନୁଶର, ବର୍ଚ୍ଛା, କଟୁରୀ, ଟାଙ୍ଗିଆ ଆଦି ଅସ୍ତଶସ୍ତ ଧରି ବନକୁ ଶିକାର କରିବାକୁ ବାହାରନ୍ତି । ଧାଙ୍ଗିଡୀ (ଯୁବତୀ)ମାନେ ସେମାନଙ୍କ ଉପରକୁ ଗୋବର ପାଣି ପକାଇ ବେଷ ବା ଶିକାର କରିବାକୁ ଘଉଡନ୍ତି । ଅଗନା ଅଗନି ବନସ୍ତ ଭିତରେ ଗଦବା ଧାଙ୍ଗଡାମାନେ ଶିକାର ଖୋଜି ଆଣନ୍ତି । ଧାଙ୍ଗତାମାନେ ଶିକାର ଧରି ଫେରିଲେ, ଗାଁର ସଭିଏଁ ଆନନ୍ଦରେ ମାତି ଉଠନ୍ତି । ଶିକାର ନେଇ ସେମାନେ ଗାଁର ହୁଣୀ ବା ଗ୍ରାମଦେବତୀଙ୍କ ପାଖରେ ପହଞ୍ଚନ୍ତି ।

ଏହି ଦିନ ଭୋଳିଭାତ ଖାଇ ସଭିଏଁ ଆନନ୍ଦ ଉଲ୍ଲାସରେ ବୁଡି ଯାଆନ୍ତି । ଧାଙ୍ଗଡା ଧାଙ୍ଗଡୀମାନ୍ୱେ ରାତି ସାରା ନାଚି ଗାଇ ମଉଳ କରନ୍ତି । ରାତି ପାହିଲେ ଶିକାର କଟାଯାଏ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରକୁ ମାଂସ ଭାଗ ପଠାହୁଏ । ଯିଏ ଶିକାର କରିଥାଏ ସେ ବେଶି ଭାବରେ ମାଂସ ଭାଗ ପାଏ ।

ଆଦିମ ଅଧିବାସୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ 'ଗଦବା' ଗୋଷୀ ଅନ୍ୟତମ । ଏମାନେ କୋରାପୂଟ ଅଞ୍ଚଳରେ ବହୂଳ ଭାବରେ ଦେଖାଯାନ୍ତି । 'ଚଇତି ପରବ' ଏମାନଙ୍କ ଅନ୍ୟତମ ମୁଖ୍ୟପର୍ବ । ଚଇତିପରବରେ ଗଦବାର ସାନ୍ଧସରିକ ପର୍ବ ସମାରୋହରେ ପରିସମାପ୍ତି ଘଟିଥାଏ ।

ଚଇତ ମାସ ଆସିଲେ, ଇଇତି ପରବ ପାଳନ ପାଇଁ ଗଦବା ମନରେ ଅଫୁରନ୍ତ ଆନନ୍ଦ ଦେଖାଦିଏ । ଏଥିପାଇଁ ଘରେ ଘରେ ସକବାକ ଓ ଆୟୋଳନ ଚାଲେ । ଚଇତ ପୂନେଇର କିଛିଦିନ ଆଗରୁ 'ଦିଶାରି' ପରବ ପାଳନ ପାଇଁ ଦିନବାର ଠିକଣା କରି ଦିଅନ୍ତି । ଚଇତ ପୂନେଇ ଦିନ ଗାଁର ହୁଣୀ (ଗ୍ରାମଦେବୀ ପୀଠ) ଠାରେ ପୂଜା ହୁଏ । ଗାଁର 'ଗୁରୁ' (ପୂଜାରୀ) ଏ ପୂଜା କରନ୍ତି । ଦେବୀଙ୍କ ପାଖରେ କୁକୁତା, ବୋଦା ବଳିପତେ । ଚଇତ ପୂନେଇ ଆଗରୁ କୌଣସି ଏକ ରବିବାର ଦିନ ପାଟଦେବତାଙ୍କର ପୂଜା କରାଯାଏ । ସେଦିନ ଗାଁର ସମୟେ ନୂଆଲୁଗା ପିନ୍ଧନ୍ତି । ଚଇତ ପୂନେଇ ଠାରୁ 'ଆନ୍ଦର୍ଖିଆ' ପରବ ପାଳିତ ହୁଏ । ଚଇତ ପୂନେଇ ଦିନ ସଭିଏ ନୂଆଲୁଗା ପିନ୍ଧି ପରିବାର ଲୋକଙ୍କ ସଙ୍ଗରେ ଏକାଠି ଖାଆନ୍ତି । ଏହିଦିନ ବଳି କୁକ୍ତାର ମାଂସ ଖୁଆଯାଏ ।



Source: Author, Digitized by PPRACHIN, SOA

କୋଟାପୁଟ ଅଞ୍ଚଳରେ ବାସ କରୁଥିବା ଆଦିବାସୀ 'ଦିଦାୟୀ'ମାନେ ଉସାହ ସହକାରେ ଚଇତପରବ ପାଳନ କରନ୍ତି । ଏହାକୁ ସେମାନେ ମୁଖ୍ୟତଃ 'ଶିକାର ପରବ' ରୂପେ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଇତ୍ୟବସରରେ ସେମାନେ ଭୈରବ ଦେବତାଙ୍କର ପୂଜା କରି ଛାଗ ବଳି ଦିଅନ୍ତି ।

କୋରାପୁଟ ଓ ଗଞ୍ଜାମ ଅଞ୍ଚଳରେ କନ୍ଧ ଗୋଷୀର ଏକ ଅଂଶ 'କାତପୁ'ମାନେ ବାସ କରନ୍ତି । କନ୍ଧମାନଙ୍କ ପରି ଚଇତ ମାସରେ ଏମାନେ 'ଝାଗଡି' ପରବ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ବର୍ଷର ନୂଆ ଫଳ 'ଆୟ'କୁ ସେମାନେ ଝାଗଡି ପରବରେ ଦେବଦେବୀଙ୍କ ପାଖରେ ଅର୍ପଣ କରିବା ପରେ ନିଜେ ଖାଆନ୍ତି । ଏହି ପରବ ଠାରୁ ସେମାନଙ୍କ ନୂତନ ବର୍ଷ ଗଣନା କରାଯାଏ ।

କୋରାପୁଟ ଓ ମୟୂରଭଞ୍ଜ ଅଞ୍ଚଳରେ ଅଧିକ ସଖ୍ୟାରେ ବାସ କରୁଥିବା 'ପେଛିଆ' ବା 'ପେଡିଆ' ଗୋଷୀର ଆଦିବାସୀମାନେ ସ୍ଥାନୀୟ ଆଦିବାସୀ "ହାଲ୍ବା" ଗୋଷୀ ସଙ୍ଗେ ମିଳିମିଶି ଓ ବୈବାହିକ ସମ୍ପର୍କ ରଖି ଚଳପ୍ରଚଳ ହୁଅନ୍ତି । ଚଇତି ପରବ ପାଳନବେଳେ ପେଷିଆ ଗୋଷୀର ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଚଇତି ନାଚ ଓ ଗୀତର ଆୟୋକନ କରିଥାନ୍ତି । ନାଚ ଓ ଗୀତବେଳେ ଟିମକା, ଚିଡିବିଡି ଆଦି ବାଜା ବାଜେ । ଏହି ଦିନ ସେମାନେ 'ଶଙ୍କଟେଇ' ଠାକୁରାଣୀଙ୍କ ପାଖରେ ପୂଜା କରି, ହେଳି ଦେଇ ଶିକାର କରିବାକୁ ବାହାରି ପଡ଼ି । ଚଇତି ପରବ ପାଳନବେଳେ ଘରେ ଘରେ ମାଂସ ରନ୍ଧାଯାଏ ଓ ପୂଜା ହୁଏ । କୁଟୁୟର ସଭିଏଁ ଏକାଠି ବସି ଖାଆନ୍ତି ।



Source: Author, Digitized by PPRACHIN, SOA

ଚଇତି ପୂନେଇ ପରେ 'ବେଷପରବ' ସରିଲେ 'ଟିଙ୍ଗିରିବେଷ' ବା 'ଛୋଟ ଶିକାର ପର୍ବ' ପାଳନ କରାଯାଏ । ଏହିଦିନ ଅତି କମ୍ବରେ ପକ୍ଷାଟିଏ ଶିକାର କରିଦେଲେ କାମ ବଡ଼ିଯାଏ । ପୁରୁଷମାନେ ଟିଙ୍ଗିରି ବେଷ ପାଇଁ ବିଲମାଳ ଭିତରେ ପଶନ୍ତି ଓ ନାନା ପ୍ରକାରର ଗୀତ ଗାଇ ମଉକ କରନ୍ତି । ପୁରୁଷମାନେ ଟିଙ୍ଗିରିବେଷ ପାଇଁ ଘରୁ ବାହାରି ଯିବା ପରେ ସୀ ଲୋକମାନେ ନାଚଗୀତରେ ବୁଡି ରହନ୍ତି । ଏହି ନାଚ ଗୀତରେ ଗାଁର ଧାଙ୍ଗିଡୀମାନେ ବିଶେଷ ଭାବରେ ଅଂଶଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି । ଗାଁରେ ଅନବରତ ବାଇଦ ବାକୁଥାଏ ଓ ନାଚଗୀତ ଲାଗି ରହିଥାଏ । ଏହାକୁ 'ଡ୍ନେସା' ନାଚ କୁହାଯାଏ ।

ପରବର ଶେଷଦିନ ସକାଳେ ଗୋଟିଏ ଶିମୂଳୀ ଗଛର ଡାଳକୁ ପୋଡି ଦିଆହୁଏ । ଧନୁଶର ସାହାଯ୍ୟରେ ଏ ଡାଳକୁ ବନ୍ଧାଯାଏ । ଏହା ପରବର ଶେଷ ଉହବ । ଏହିପରି ଭାବରେ ଗଦବାମାନେ ପୁରୁଣା ବରଷକୁ ବିଦୟ ଦେଇ ନୂଆବର୍ଷକୁ ସ୍ୱାଗତ କରନ୍ତି ।



ଗଦବାମାନଙ୍କର ଚଇତି ପରବର ଢ଼େମସା ବା ଧେମ୍ସା ନାଚ ପ୍ରସିଦ୍ଧ । ଏହି ନାଚରେ ଧାଙ୍ଗତା ଧାଙ୍ଗିଡୀମାନେ ଅଂଶ ଗ୍ରହର କରନ୍ତି । ଏକାବେଳେକେ ପଚିଶତିରିଶ ଜଣ ଗଦବା ଯୁବତୀ ରଙ୍ଗରଙ୍ଗିଆ କେରଙ୍ଗ ପିହି ନାଚିବାକୁ ବାହାରି ପଡନ୍ତି । ପୁରୁଷମାନେ ଢ଼ୋଳ, ଟମକ, ମହୁରୀ ଆଦି ବଜାଇ ନିଜେ ନାଚନ୍ତି ଓ ଯୁବତୀମାନଙ୍କୁ ନଚାଇ ଥାନ୍ତି ।

# କୋରାପୁଟରେ ଚଇତି ପରବ

ଅବିଭକ୍ତ କୋରାପୁଟ ଜିଲ୍ଲାରେ ଚଇତି ପର୍ବ ଅତି ଆତୟର ସହକାରେ ପାଳନ କରାଯାଏ । ଏଠାରେ ଚଇତି ପରବର ପ୍ରଥମ ଦିବସକୁ "ବିହନ ଉତୁରା" ପର୍ବ କୁହାଯାଏ ।

ଗାଁର ଦିଶାରୀ ପୂର୍ବରୁ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିଥିବା ଶୁଭ ଦିନ ଓ ସମୟରେ ଗାଁ ଲୋକେ ଅମାଚରୁ ଶସ୍ୟ ବାହାର କରିଥାନ୍ତି । ଗ୍ରାମବାସୀଙ୍କ ତରଫରୁ ଦିଶାରୀ/ ପୂଜାରୀ ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କୁ କୁକୁଡ଼ା କିୟା ଛେଳି ବଳି ଦେଇ ପୂଜା କରେ । ଏହା ପରେ ଗାଁର ପ୍ରତି ପରିବାରର ଜଣେ ପୁରୁଷ ଲୋକ ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କୁ ଆରାଧନା କରି ନିଜ ନିଜର ଅମାରରୁ ଶସ୍ୟ ବାହାର କରନ୍ତି ।

ପରଦିନ ଅପରାହ୍ନ ସମୟରେ ଦିଶାରୀ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଶୁଭ ମୁହୂର୍ତ୍ତରେ ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କ ଆସ୍ଥାନ ସ୍ଥଳରେ ବାଦ୍ୟ ବାଜେ । ଗାଁର ଅମାରରୁଡ଼ିକୁ ସୁରକ୍ଷିତ ରଖିଥିବା ଦେବୀଙ୍କୁ ବିଦାୟ ଦିଆଯାଏ ।

ଦେବୀଙ୍କୁ ବିଦାୟ ଦେବା ପରେ ଦିଶାରୀ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଲୋକ ଗାଁର ପଥର ମଣ୍ଡପରେ ଠିଆ ହୋଇ ଅମାରରୁ ବାହାର କରାଯାଇଥିବା ଶସ୍ୟ ବିଞ୍ଚି ଦିଏ । ଉପସ୍ଥିତ ଗ୍ରାମବାସୀମାନେ ଏହି ଶସ୍ୟ ସଂଗ୍ରହ କରି ନିଜ ନିଜ କ୍ଷେତରେ ବୁଣିବା ଆରୟ କରନ୍ତି । ଏହିଦିନ ସାରା ଗାଁ ଉହବ ମୁଖରିତ ହୋଇ ଉଠେ । ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ମନ ଆନନ୍ଦରେ ଧେମସା ନାଚ କରିଥାନ୍ତି ।

ଭସବର ତୃତୀୟ ଦିବସ ବାଡିବେଣ ବା ଚଢ଼େଇ ବେଣ ନାମରେ ପରିଚିତ । ଏହି ଦିନ ଗାଁର ଯୁବକ ଓ ବାଳକମାନେ ହାତରେ ବାଡି ଖଣ୍ଡେ ଖଣ୍ଡେ ନେଇ ବେଣ କରିବାକୁ ବାହାରି ଥାନ୍ତି । ବାଡି ବେଣ ଦିନ ଅସ୍ତଶସ ନେବା ବାରଣ ଅଛି । ଏହି ବେଣରେ କେବଳ ଚଢ଼େଇ ମରାଯାଏ । ଚଢ଼େଇ ଶିକାର କରି ଫେରିବା ବେଳେ ଗ୍ରାମର ମହିଳାମାନେ ସେମାନଙ୍କୁ ପାଛୋଟି ନେବା ମାଇଁ ଗାଁ ଦାଣ୍ଡର୍ଦ୍ଦର ଅପେଷା କରିଥାନ୍ତି । ଏହିଦିନ ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କ ଆସ୍ଥାନ ସ୍ଥଳକୁ ବିଭିନ୍ ଡ଼ଙ୍ଗରେ ସଜାଇ ଦିଆଯାଇଥାଏ । ଶିକାର କରି ଫେରି ଆସିଥିବା ଯୁବକ ଓ ବାଳକମାନଙ୍କୁ ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କ ପାଖକୁ ପାଛୋଟି ନିଆଯାଏ । ସେଠାରେ ଶିକାର କରାଯାଇଥିବା ଚଢ଼େଇ ରଖାଯାଇ ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କର ପୂଜା କରାଯାଏ । ଏହି ସମୟରେ ଗାଁର ଯୁବତୀମାନେ ଶିକାର କରି ଫେରିଥିବା ଯୁବକମାନଙ୍କୁ ସଳପ, ହାଣ୍ଡିଆ ଆଦି ଦେଇ ସେମାନଙ୍କ ଶିକାରଳିତ କ୍ଲାନ୍ତି ଦୂର କରିଥାନ୍ତି । ଏହାପରେ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ନାଚଗୀତରେ ମସଗୁଲ ହୋଇଯାଆନ୍ତି ।

### ବେୟ ପରବ

ଚଇତି ପରବର ସବୁଠାରୁ ପ୍ରଧାନ ଦିବସଟି ହେଲା ବେଣ ବା ଶିକାର ଦିବସ । ଉସବର ତୃତୀୟ ଦିବସ ବା ଚଢ଼େଇ ବେଣ ଦିବସର ରାତିରେ ଦିଶାରୀ / ପୂଜାରୀ ଗୋଟିଏ ଧନୁ ଓ ତୀର ନେଇ ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କ ପାଖରେ ରଖିଦେଇଥାଏ । ଦିଶାରୀ ଦ୍ୱାରା ବଛା ଯାଇଥିବା ଜଣେ ଅବିବାହିତ ପୁଅ ଓ ଝିଅକୁ ବେଣ ପରବର ସକାଳେ ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କ ପାଖକୁ ଶୋଭାଯାତ୍ରାରେ ନିଆଯାଏ । ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କ ପାଖରେ ଅବିବାହିତା ଝିଅଟି ଉକ୍ତ ଧନୁଶର ଧରି ପୁଅ ହାତକୁ ବଡ଼ାଇ ଦିଏ । ଅବିବାହିତା ଝିଅ ହାତରୁ ଧନୁଶର ପାଇବା ପରେ ପୁଅଟି ତାକୁ ଧରି ଧାଇଁବାକୁ ଆରୟ କରେ ଓ ଝିଅଟି ତା' ପବ୍ଳେ ପଚ୍ଛେ ଗୋଡାଇ ତା' ଉପରକୁ ଗୋବର **ଫିଙ୍ଗିଥାଏ ।** 

ପୂଅ ଦେହରେ ଝିଅର ଫିଙ୍ଗା ଗୋବର ପଡିଗଲେ ସେ ଆଉ ଆଗକୁ ନଧାଇଁ ଅଟକି ଯାଏ । ସେହି ସ୍ଥାନରେ ଗାଁର ସମତ୍ତେ ଜମା ହୋଇଯାନ୍ତି । ତାପରେ ଗାଁ ମୁଣ୍ଡର ଗଛ ପାଖକୁ ଚାଲନ୍ତି । ଗାଁ ମୁଣ୍ଡର ଗଛ ପାଖରେ ଗାଁର ସମତ୍ତେ ଧନୁଶର ରଖି ଦିଅନ୍ତି । ଏହି ବେଣ ପରବ ଦିନ ଗାଁର ସମତ୍ତେ ଅସ୍ତଶତ୍ତରେ ସଜିତ ହୋଇ ବେଣ ବା ଶିକାର ପାଇଁ ବାହାରି ପଡନ୍ତି । ବେଣ୍ଠକୁ ଯିବା ପୂର୍ବରୁ ପୂଜାରୀ ଛେଳି ବଳି ଦେଇ ବନଦୁର୍ଗାଙ୍କର ପୂଜା କରେ ।

ଗାଁ ଲୋକମାନେ ବେଣ୍ଟକୁ ଗଲାବେଳେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ବାଦ୍ୟନେଇ ଯାଆନ୍ତି । ଏହା ସଙ୍ଗରେ ବେଣ୍ଟ ସମୟରେ ରାହି ଖାଇବା ପାଇଁ ମାଣ୍ଡିଆ, ଜାଉ, ପନିପରିବା ଆଦି ସାଥିରେ ନେଇ ଯାଇଥାନ୍ତି । କାରଣ ବେଣ୍ଟ ପାଇଁ ବଣ ଜଙ୍ଗଲରେ ଦୀର୍ଘ ଦିନ ପାଇଁ ରହିବାକୁ ପଡିଥାଏ । ତେଣୁ ଶିକାରୀମାନେ ଅତିକମ୍ବରେ ତିନି ଚାରି ଦିନର ଖାଦ୍ୟ ଜିନିଷ ସଙ୍ଗରେ ନେଇଯାଇଥାନ୍ତି । ଶିକାରୀ ଦଳରେ ବିଭିନ୍ନ ଶ୍ରେଶୀର ଲୋକ ସାମିଲ ହୋଇଥାନ୍ତି । ସେମାନେ ହେଲେ ପାଦକ ନିଶା, ଡକିଆ, ସିରାକାନିଶା ଓ ଜାଲ୍ଆ ।

ପାଦକ ନିଶା - ବଣ ଜଙ୍ଗଲରେ ପଶୁମାନଙ୍କ ଗତିବିଧି ଉପରେ ନଜର ରଖିବାରେ ଦକ୍ଷ ବ୍ୟକ୍ତି । ଡିକିଆ - ଶିକାରୀ ଦଳକୁ ଉଚିତ୍ ଦିଗ୍ଦର୍ଶନ ଦେବା ଲୋକ । ସିରାଜାନିଶା - ଏମାନେ ଜଙ୍ଗଲ ଭିତରେ ପଶୁମାନଙ୍କ ପହରେ ଦଉଡନ୍ତି । ଜାଲୁଆ - ଜାଲୁଆମାନେ ଜାଲ ବିହାଇ ଶିକାର ଧରିବାରେ ଧୂରନ୍ଧର । ଯେତେବେଳେ ଗାଁର ସବୁ ପୁରୁଷ ବେଷ କରିବା ପାଇଁ ଗାଁ ହାଡି ବଣ ଜଙ୍ଗଲକୁ ଚାଲିଯାଆନ୍ତି, ସେତେବେଳେ ଗାଁ ପୁରୁଷ ଶୂନ୍ୟ ପାଲଟି ଯାଏ । ଗାଁର ସୀଲୋକମାନେ ବେଷ ଆସିବାଯାଏ ଶିକାରୀମାନଙ୍କୁ ଅପେକ୍ଷା କରି ରହନ୍ତି ।



Source: Author, Digitized by PPRACHIN, SOA

ଏବେ ଆଉ ଏକ ଦୃଶ୍ୟ ନକରକୁ ଆସୁଛି । ଆଦିବାସୀ ଗାଁର ପୁରୁଷମାନେ ବେଷ ପାଇଁ ବଣ ଜଙ୍ଗଲକୁ ଚାଲିଯିବା ପରେ ୱୀଲୋକମାନେ ଯାନବାହନ ଚଳାଚଳ କରୁଥିବା ରାଷା ଉପରକୁ ଆସି ଯାତାୟତ କରୁଥିବା ଯାନବାହନଗୁଡ଼ିକୁ ଅଟକାଇ ସେମାନଙ୍କଠାରୁ ଅର୍ଥ ଆଦାୟ କରୁଥିବା ଦେଖିବାକୁ ମିଳୁଛି ।

ତେବେ ଯାତ୍ରୀମାନଙ୍କ ଉପରେ ସେମାନଙ୍କ ବାଧ୍ୟବାଧକତା ନଥାଏ । ଯିଏ ଯାହା ଦେଲା ସେଥିରେ ସେମାନେ ସବୃଷ୍ଟ ହୁଅନ୍ତି ।

### ବେୟ ବାହୃତା

ଶିକାର ନେଇ ଶିକାରୀମାନେ ଫେରି ଆସିଲାବେଳେ ଶିକାର ହୋଇଥିବା କନ୍ତୁକୁ ନେଇଗଛ ଡାଳରେ ସକାଇ ଥାନ୍ତି ଏବଂ ସେମାନେ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ରଙ୍ଗବେରଙ୍ଗ ଫୁଲଡାଳ ଧରି, ନାଚି ନାଚି, ଗାଇ ଗାଇ ଆସିଥାନ୍ତି । ଫେରିବୀ ବାଟରେ ସେମାନେ ନିକଟସ୍ଥ ସହର ପରିକ୍ରମା କରିଥାନ୍ତି ।

ଏମାନଙ୍କୁ ଗାଁ ଉପକଣ୍ଠରେ ନାଚ, ଗୀତ ଓ ବାଦ୍ୟ ବାଜଣା ଦ୍ୱାରା ସ୍ୱାଗତ କରାଯାଇଥାଏ । ଶିକାର ହୋଇଥିବା କବୁର ବେକରେ ଫୁଲମାଳ ଲୟାଇ ତାକୁ ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କ ନିକଟକୁ ନିଆଯାଏ । ସେଠାରେ ପୂଜାରୀ ଗ୍ରାମଦେବୀଙ୍କ ପୂଜା କରନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ ଶିକାରୀମାନେ ମଦ ପିଇ ଆନନ୍ଦରେ ନାଚୁଥାନ୍ତି । ଶିକାର ମିଳିଥିବା ହେତୁ ଦିଶାରୀ ଓ ନାଇକ ପ୍ରଶଂସିତ ହୁଅନ୍ତି । ଆଗାମୀ ବର୍ଷ ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଶୁଭପ୍ରଦ ବୋଲି ବିଚାର କରାଯାଏ ।

କିନ୍ତୁ ଶିକାରୀମାନେ ଶିକାରରେ ବିଫଳ ହୋଇଥିଲେ ଗାଁ ଲୋକମାନେ ଦିଶାରୀ ଓ ନାଇକକୁ ନିଦ୍ଦା କରିଥାନ୍ତି । ଗ୍ରାମର ମହିଳାମାନେ ଶିକାରୀମାନଙ୍କ ଉପରକୁ ଗୋବର ପାଣି ଫିଙ୍ଗି ଉପହାସ କରିଥାନ୍ତି ।

ବେଳେବେଳେ ଗୋଟିଏ ଜନ୍ଧୁ ଶିକାରକୁ ନେଇ ଦୁଇ ଶିକାରୀ ଦଳ ମଧ୍ୟରେ ବିବାଦ ଦେଖାଯାଇଥାଏ । ତେବେ ଦିଶାରୀ ଉପରେ ଏହାର ସମାଧାନ ଦାୟିତ୍ୱ ଅର୍ପଣ କରାଯାଇଥାଏ । ଦିଶାରୀର ମୀମାଂସାକୁ ଉଭୟ ଦଳ ମଥା ପୋତି ଗ୍ରହଣ କରି ନିଅନ୍ତି ।

ଶିକାରୀମାନେ ଶିକାର ଆଣିବା ପରେ ସେହି ରାତିଟି ଭୋକିଭାତ, ମଦ୍ୟପାନ ଓ ନାଚଗୀତରେ କଟିଥାଏ । ପଡୋଶୀ ଗାଁରୁ ଧଙ୍ଗତା (ଯୁବକ)ମାନେ ଉକ୍ତ ଉତ୍ସବରେ ଯୋଗ ଦେଇଥାନ୍ତି । ଏହି ଅବସରରେ ଧାଙ୍ଗତା ଧାଙ୍ଗିଡୀମାନେ ଗୀତ ମାଧ୍ୟମରେ ପ୍ରଶ୍ନ ଉତ୍ତର ଦିଆନିଆ ହୁଅନ୍ତି । ଏହାକୁ "କିନ୍ଦିରି" କୁହାଯାଏ ।

ଶିକାରର ସଫଳତା ପରେ ଗାର ପୂଜାରୀ ଖଣ୍ଡେ କନାରେ ମୁଠାଏ ଚାଉଳ ବନ୍ଧି ଗାଁମୁଞ ଗଛରେ ବନ୍ଧିଦିଏ ଏବଂ ଗୋଟିଏ ଶରକୁ ଚିରିଦିଏ । ଏତିକିରେ ଚଇଡ ପରବ ଉଦ୍ଯାପିତ ହୁଏ । ଅବିବାହିତ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଓ ଅବିବାହିତା ଯୁବତୀମାନେ ଚଇତି ପର୍ବ ବେଳେ ମନ ଆନନ୍ଦରେ ଗୀତ ଗାଇ, ନାଚି ନାଚି ରାୟାମାନଙ୍କରେ ଘୂରି ବୂଲନ୍ତି । ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗୀତର ପ୍ରତିଯୋଗିତା ମଧ୍ୟ ହୁଏ । ଏହି ଗୀତରେ ଆଦିବାସୀ ଜନଜୀବନର କିଭଳି ପ୍ରାଞ୍ଜଳ ଚିତ୍ର ପ୍ରକାଶ ପାଇଥାଏ, ତାର ଉଦାହରଣ ନିମ୍ନରେ ଦିଆଗଲା ।

ଯୁବକ -ଆସ ଆସ ମୋର କିଏ ସୁନ୍ଦରୀ

କହ କାନ୍ତା ମନ ଫେରି,

ବିକଳ ଜୀବନ ଥବିର କଲେ

. କିଏ ନ ପାରିବ ଧରି,

ଶୁଣିଲେ କହିବି ମୋ ଜୀବଧନ

ଥବିର କରା ଜୀବନ ।

ଯୁବତୀ -ଶୁଣ ଶୁଣ ମୋର ଏ ଚମ୍ପା ଗୋରା

ଗଳାର ରତନ ହାରା,

ତହଳ ବିକଳ ଲାଗିଲା ସରିକି

ଜୀବନ ଥବିର କରା ।

ଗରା ଧନ ମୋର କହୁଛି ମୁଇଁ

ଥୟ ହୋଇ ରହ ତ୍ରଇ ।

ଯୁବକ -ମନର ଭିତରେ ହୃଦୟ ପୋଡୁଛି

କି ବଲି କହିବି ମୃଇଁ

ପଞ୍ଚୁ ପ୍ରାଣ ଯାକ କାନ୍ଦି ଯାଉଛି

ବଞ୍ଚାଇ ରଖିତ୍ର ସଇ ।

ଦେଖ ପ୍ରାଣ ସଈ ଭାସିଲୁ ଜଳେ

କି ବୁଦ୍ଧି କରିବୁ ଆଲେ ।

ଯୁବତୀ -ହରିକତା ଛାଡି ବିଷୟାରେ ପଡି

ହୃଦୟ ହେଉଛି ଧନ୍ଦି,

ପଂଚ ପରାଣକୁ ବଞ୍ଚାଇ ରଖିବି

ଦୟାକର ଗୁଣ ନିଧି ।

କି କରି ମରିବି କପାଳ ହୀନ

କାନ୍ଦନ୍ଥି ପଞ୍ଚ ପରାଣ ।

ଏହିପରି ଭାବରେ ଗୀତରେ ଗୀତରେ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ସେମାନଙ୍କ ନିଭୃତ ମନର କାମନା ବାସନାକୁ ପ୍ରକାଶ କରିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ଗୀତ, ସେମାନଙ୍କ ଜୀବନର ସ୍ୱାଦୁ ପୂର୍ଶ ଅଭିବ୍ୟକ୍ତି ।

### ହୋ'ମାନଙ୍କର ବାହାବୋଙ୍ଗା ବା ବଙ୍ଗା ପରବ

ହୋ'ମାନେ ବଲାଙ୍ଗୀର, ବାଲେଶ୍ୱର, କେନ୍ଦୁଝର ଓ ମୟୂରଭଞ ଅଞ୍ଚଳରେ ଅଧିକ ସଂଖ୍ୟାରେ ବସବାସ କରନ୍ତି ।

ହୋ'-କୋଲ-କୋଲହ ଗୋଟିଏ ଗୋଷୀର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । 'କୋଲ' ଶବ୍ଦ ଘୁଷୁରିକୁ ବୁଝାଏ । ତେଶୁ ଶିକ୍ଷିତମାନେ ନିକକୁ କୋଲ ବା କୋଲ୍ହ ନ କହି ହୋ' ଭାବରେ ପରିଚୟ କରାଇ ଥାନ୍ତି । ହୋ ଶବ୍ଦ 'ହୋରୋ' ଶବ୍ଦରୁ ଆସିଛି । 'ହୋରୋ' ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ହେଲା ମଣିଷ ।

ବାହାବୋଙ୍ଗା ଉତ୍ସବ ପାଳନ କରି 'ହୋ'ମାନେ ବସନ୍ତ ରତୁକୁ ସ୍ୱାଗତ କରିଥାନ୍ତି । "ବାହାବୋଙ୍ଗା"ର ଅର୍ଥ ହେଲା "ବାହାପର୍ବ" ।

ଶାଳଗଛରେ ଫୁଲ ଫୁଟି ଆସିଲେ ହୋ'ମାନେ ବାହାବୋଙ୍ଗା ପରବ ପାଳନ କରନ୍ତି । ଏହି ପରବରେ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କୁ ପୂଜା କରାଯାଏ । ସଭିଏ ମିଶି ଶାଳ ଫୁଲରେ ଘର ସକାନ୍ତି ଓ ନିଳେ ମଧ୍ୟ ଶାଳଫୁଲ ମାଳକରି ଲଗାନ୍ତି । ଗାଁସାରା ଶାଳ ଫୁଲରେ ଭରିଯାଏ । ଏହିଦିନ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କୁ କୁକୁତା ବଳି ଦିଆଯାଏ । ମାଂସ ଓ ମଦ ଖାଇ ଗାଁର ସମୟେ ମାତାଲ ହୋଇ ଯାଆନ୍ତି । ଗାଁ ଗାଁରେ ନାଚଗୀତ ଚାଲେ ।

ଏହି ବାହାବୋଙ୍ଗ। ପରବ ପାଳନ ନ କରିବା ଯାଏ ହୋମାନେ ବସନ୍ତ ଉତୁରେ ମିଲୁଥିବା ଫୁଲ ଫଳ ଖାଆନ୍ତି ନାହିଁ କି, ବ୍ୟବସାୟ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ହୋ ଧାଙ୍ଗିତୀ ତା ମଥାରେ ଫୁଲ ବି ଲଗାଏ ନାହିଁ । କାରଣ ସେମାନଙ୍କର ଧାରଣା, ପରବ ପାଳନ ଆଗରୁ ବସନ୍ତ ଉତୁର ଫୁଲ ଫଳ ବ୍ୟବହାର କଲେ ବଣର ଜନ୍ତୁମାନେ ଆକ୍ରମଣ କରନ୍ତି । ଘର ଭିତରେ ସାପ, ବିଛା, ଆଦି ପଶନ୍ତି ।

## ମାଲକାନଗିରିରେ ଚଇତି ପର୍ବ

ଆଦିବାସୀ ଅଧୁଷିତ ବଣ ଜଙ୍ଗଲ ଘେରା, ପ୍ରକୃତିର ଅପରୂପ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟର ଲୀଳାଭୂମି ହେଉଛି ମାଲକାନ୍,ଗିରି ଜିଲ୍ଲା । ଏହା ବଣ୍ଡା, କୋୟା, ପରଜା, ଭୂୟାଁ, ଗାଦବା, ହଲବା, କନ୍ଧ, ଭତା, ଦିଦାୟୀ, ଜରଆ ଆଦି ଆଦିବାସୀ ସଂପ୍ରଦାୟର ବାସଭୂମି ।

ସାଧାରଣତଃ କୁହାଯାଏ ଯେ ଓଡ଼ିଆ ଘରେ ବାର ମାସରେ ତେର ପର୍ବ ପାଳିତ ହୁଏ । କିନ୍ତୁ ଆଦିବାସୀ ଅଧୁର୍ଷିତ ଅଞ୍ଚଳରେ ବାର ମାସରେ ବାଇଶି ପର୍ବ ପାଳନ କରାଯାଏ ।

ମାଲକାନଗିରି ଜିଲ୍ଲାରେ ବାରମାସରେ ଯେଉଁ ମୁଖ୍ୟ ପର୍ବଗୁଡ଼ିକ ପାଳନ କରାଯାଏ ତାହା ନିମ୍ବ ଲିଖ୍ଚତ ଧରଣର-

- ୧. ପୌଷ (ଜାନୁଆରୀ) ମାସରେ ପୁଷ୍ ପୂନେଇ ବା ପୁଷ୍ ପର୍ବ ।
- ୨. ମାଘ (ଫେବ୍ରୁଆରୀ) ମାସରେ ମାଘ ପୂନି ବା ସନ୍ଧିପୂଜା ପର୍ବ

- ୩. ଫାଲ୍ଗୁନ ମାସ (ମାର୍ଚ୍ଚ)ରେ ଫଗୁନ୍ ଯାତ୍ରା ବା ହଲଗୋଡି ପର୍ବ
- ୪. ଚୈତ୍ରମାସ (ଏପ୍ରିଲ)ରେ ଚଇତି ପର୍ବ
- ୫. ବୈଶାଖ (ମଇ) ମାସରେ ମୁଠିପକା ବା ଧାନବୁଣା ପର୍ବ
- ୬. ଆଷାଡ଼ ମାସରେ ବଉଳାଣି ପର୍ବ
- ୭. ଆଶ୍ୱିନ ମାସରେ ଦଶରା ପରବ
- ୮. କାର୍ତ୍ତିକ ମାସରେ ଦିଆଲି ପର୍ବ
- ୯. ମାର୍ଗଶିର ଓ ପୌଷ ମାସରେ ନୂଆଧାନ ଖିଆ ବା ପଣ୍ଡୁ ପର୍ବ

### ଚଇତି ପର୍ବ

ଚୈତ୍ର ମାସରେ ମାଲକାନଗିରି ଜିଲ୍ଲାରେ ଆଦିବାସୀମାନେ ମହାଆଡୟରରେ ଚଇତି ପର୍ବ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି ।

ଫରୁଣର ନିମନ୍ତଣ ପାଇଁ ମାଲକାନଗିରିକୁ ଚୈତ୍ର ପର୍ବ ବା ଚଇତି ପରବ ଆସିଥାଏ । ସେ ଆସେ ବଉଳର ମହକରେ, ପୋଡୁ ଚାଷ ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇଥିବା ପୋତା ଭୂରଁର ବାସ୍ନାରେ, ନୀଳ ଆକାଶର ମାଛକାତିଆ ମେଘର ଡେଶାରେ, ଆଦିବାସୀ କନ୍ୟାର ନାଲି ଟୁକୁ ଟୁକୁ ହସ ପାଖୁଡାରେ, ଆଦିବାସୀ ଯୁବକର ପ୍ରୀତି ପାଗଳ ମନ ଓ ହୃଦୟରେ ।

ଚଇତି ପର୍ବ ପାଳନ ବେଳେ ଗାଁର ଧାଙ୍ଗଡା ଧାଙ୍ଗିଡିମାନେ ଗ୍ରାମ ଦେବତୀ ପାଖରେ ପୂଜା କରି ଗୁଡ଼ିଘରେ (ଗାଁ ମୁଣ୍ଡରେ ଥିବା ଧାଙ୍ଗଡା ଧାଙ୍ଗିଡିଙ୍କ ବସା ବା ଆଖଡା ଘରେ) ନାଚଗୀତରେ ମସ୍ପୁଲ ହୋଇ ଉଠନ୍ତି ।

ଆଉ କେତେକ ଧାଙ୍ଗିଡି ରାୟା ମଝିରେ କାଠ ବାଉଁଶ ପକାଇ, ଯାନବାହନ ଅଟକାଇ ଦଳ ଦଳ ହୋଇ, ହାତରେ ହାତ ଛନ୍ଦି, ମନ ଖୁସିରେ ଗୀତଗାଇ ନାଚନ୍ତି । ପର୍ବ ପାଇଁ ଚାନ୍ଦା ସଂଗହ କରନ୍ତି । ଆଉ କେତେକ ଗାଁ ଗାଁ ବୁଲି ନାଚଗୀତ କରି ପଇସା ସଂଗ୍ରହ କରନ୍ତି ।



ଗାଁର ଦିସାରୀ ତାରା ନକ୍ଷତ୍ରର ଗତିବିଧି ଦେଖି ଚଇତି ପର୍ବ ପାଳନର ଶୁଭ ସମୟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରେ । ଗ୍ରାମ୍ୟ ରାଞ୍ଜାର ଗୋଟିଏ ସ୍ଥାନ ପରିଷାର କରାଯାଇ ଗୋବରରେ ଲିପାହୁଏ । ଏହି ଦିନ ବୃକ୍ଷମୂଳର ଝାଙ୍କର ବା ଶୀଳାପୀଠରେ ପୂଜା କରାଯାଏ ଓ କୁକୁଡା ବଳି ଦିଆଯାଏ ।

ଶୀଳା ପୀଠରୁ ଫେରି ଲୋକମାନେ ନିଜ ନିଜର ଘରେ ଇଷ୍ଟଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କୁକୁଡା ବଳି ଦେଇଥାନ୍ତି ।

ଏହାପରେ ପୁରୁଷମାନେ ଧନୁତୀର, ଟାଙ୍ଗିଆ, ବର୍ଚ୍ଛା, ତେଣ୍ଟା, ଫାର୍ସା ଆଦି ପାରମ୍ପରିକ ଅସ୍ତ ଧରି ଜଙ୍ଗଲକୁ ବେଣ୍ଟ କରିବାକୁ ଯାଆନ୍ତି । ପୁରୁଷମାନେ ଶିକାର କରିବାକୁ ଜଙ୍ଗଲକୁ ଯାଇ ଯେଉଁ ଜନ୍ଧୁ ପାଆନ୍ତି ତାକୁ ମାରି ଆନନ୍ଦ ମନରେ ଗାଁକୁ ଫେରନ୍ତି ।

ପୂରୁଷମାନେ ଫେରିଆସିବା ଖବର ପାଇ ସୀଲୋକମାନେ ମନ ଖୁସିରେ ନାଚି ନାଚି, ଗୀତ ଗାଇ ଗାଇ ଚାଲନ୍ତି ସେମାନଙ୍କୁ ପାଛୋଟି ଆଣିବା ପାଇଁ ।

ଗାଁରେ ସମଷ୍ଟେ ପହଞ୍ଚିବା ପରେ ଯେଉଁ ଲୋକଟି ପ୍ରଥମେ ଶିକାରକୁ ଶର ମାରିଥାଏ ତାକୁ ଧାଡିଙ୍ଗୀମାନେ ଆଦର କରି, ହଳଦୀ ପାଣିରେ ତାର ପାଦ ଧୋଇ ଦିଅନ୍ତି । ଶିକାରକୁ ମଧ୍ୟ ହଳଦୀ ପାଣିରେ ଗାଧୋଇ ଦିଆଯାଏ ।

କଙ୍ଗଲରୁ ଶିକାର କରି ଆଣିଥିବା ଜୀବଜବୁକୁ ଗାଁ ମୁଖିଆଙ୍କ ଘର ଆଗରେ ଜମା କରାଯାଏ । ଗାଁର ପେଦା ବା ମୁଖିଆ ଶିକାର ମାସଂକୁ ଗାଁର ସମୟଙ୍କ ପାଇଁ ସମାନ ଭାଗ କରି ବାୟି ଦିଅନ୍ତି ।

ଏହିପରି ଭାବରେ ମାଲକାନଗିରି ଜିଲ୍ଲାରେ ଚଇତି ପର୍ବ ମାସ ସାରା ଲାଗିରହେ । କେତେକ ଗାଁରେ ଏହି ପର୍ବ ସାତରୁ ପନ୍ଦର ଦିନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପାଳନ କରାହୁଏ । ଏହି ଉତ୍ସବବେଳେ ଗୁଡ଼ି (ମନ୍ଦିର), ବୃକ୍ଷମୂଳ ଦେବଦେବୀ ପୀଠ, ଧର୍ତି (ଭୂମି), ଡଙ୍ଗର ବା ବୁଡ଼ୀ ଠାକୁରାଣୀଙ୍କ ପାଖରେ ପୂଜା କରାଯାଏ ।

ଚଇତି ପରବ ଅବସରରେ ସ୍ଥାନୀୟ ଗ୍ରାମବାସୀଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କ୍ରମେ ବିଭିନ୍ନ ଦିବସରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବିଧି ବିଧାନ ଅନୁସୃତ ହୋଇଥାଏ ।

ପରକା ସଂପ୍ରଦାୟ ଏହି ସମୟରେ ଦେବଦେବୀଙ୍କ ଆସ୍ଥାନରେ କାନ୍ଦୁଲ ଭଜା, ଲିଆ, ମୁଆଁ, କଦଳୀ, ନବାତ ପଣା ଆଦି ଭୋଗ କରିଥାନ୍ତି । ଏଥି ସହିତ ପଳାଶ, ମନ୍ଦାର, କନିଅର ଫୁଲ ଆଦି ଦେବବଦେବୀଙ୍କୁ ଚଡ଼ାଇ ଝୁଣା ଧୂପ ଦେଇଥାନ୍ତି ।

ଏହି ସମୟରେ ଗାଁ ଲୋକମାନେ ଦେବଦେବୀଙ୍କୁ ମାଟିରେ ତିଆରି ହାତୀ, ଘୋଡୀ, ବଳଦ ଆଦି ଦେଇଥାନ୍ତି । ଡଙ୍ଗର ଦେବୀଙ୍କ ପାଖରେ କୁକୁଡା ବଳି ଦିଆଯାଏ । ବଳି ମାଂସକୁ ଗାଁର ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘରକୁ ବାଣ୍ଟି ଦିଆଯାଏ । ପ୍ରତିଦିନ ସଂଜ୍ଜବେଳେ ଗାଁ ଦାଣ୍ଡରେ କିନ୍ଦା ଗାଁ ମୁଣ୍ଡ ଆୟ ତୋଟାରେ ଧାଙ୍ଗଡା ଧାଙ୍ଗିଡୀ ନାଚ ଗୀତ ହୁଏ । ଢ଼ୋଲ, ମାଦଲ

ବାଦ୍ୟରେ ଆକାଶ ମୁଖରିତ ହୁଏ । ଧାଙ୍ଗତା ଧାଙ୍ଗିତୀ ହାତ ଛନ୍ଦା ଛଦି ହୋଇ ଢ଼େମ୍ସା ନୀତ କରନ୍ତି । ମାଦଲ, ମହରୀ ଓ ଢାମ୍ପ ଶବ୍ଦରେ ଗାଁ ବତିରହେ ।

ଏହି ପର୍ବବେଳେ ବିଭିନ୍ନ ଗ୍ରାମର ଯୁବକ ଯୁବତୀ (ଧାଙ୍ଗଡା ଧାଙ୍ଗିଡୀ)ଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗାଁ ଦାଣ୍ଡରେ ନାଚଗୀତର ପ୍ରତିଯୋଗିତା ଚାଲେ । ଗାଁ ଗାଁ ମଧ୍ୟରେ ଦଳଗତ ପ୍ରତିଯୋଗିତା ମଧ୍ୟ ହୁଏ । ଯେଉଁ ଗାଁ ଦଳ ହାରିଯାଏ ସେହି ଗାଁର ଲୋକମାନେ ବିଜେତା ଗାଁଳୁ ମଦ ୫ କଉଡି (ଭାର), ଛେଳି, କୁକୁଡା, ଚାଉଳ, କୁମୁଡା ଆଦି ଦିଅନ୍ତି ।

ଚଇତି ପର୍ବ ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପାଳିତ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ପର୍ବ । ଏହି ପର୍ବ ସେମାନଙ୍କୁ ସାମାଜିକ ପ୍ରତିଷା, ସ୍ନେହ, ପ୍ରେମ, ସଦିହ୍ଥା ଦିଏ ଓ ଏକତା ଭାବ ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ । ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀ ଏହି ପର୍ବ ପାଳନ ଅବସରରେ ଜୀବନ ସାଥି ବାଛିବାରେ ସମର୍ଥ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

### କନ୍ଧସମାଜର ହରାଲି ବା ହିରେଲ ପରବ

କନ୍ଧ ଗୋଷୀର 'ହରାଲି ବା ହିରେଲ' ପରବ ଫରୁଣ ପୂନେଇ ଠାରୁ ଚଇତ ପୂନେଇ ଯାଏ ଲାଗି ରହେ । ଏ ପରବ ପାଳନ ପାଇଁ କନ୍ଧ ପୁରୋହିତ 'ଦିଶାରୀ' ଶୁଭଦିନ ବା ବେଳା ଠିକ କରେ । ସେ ଦିନ ସକାଳୁ କନ୍ଧ ଯୁବକମାନେ ସେମାନଙ୍କର ଖଣ୍ଡା, ଟାଇିଆ, ବର୍ଚ୍ଛା, ଧନୁଶର ଆଦି ଅଣି ଦିଶାରୀ ଘରେ ଜମା କରନ୍ତି । ବେଜିଆ କଳସରେ ହଳଦୀପାଣି, କାଦୁଅପାଣି ଓ ରଙ୍ଗ ବେରଙ୍ଗ ପାଣି ତିଆରି କରି ରଖେ । ଯୁବକମାନେ ଏହି ପାଣିରେ ହୋରି ଖେଳନ୍ତି । ଶୁଭ ବେଳା ଆସିଲେ "ଜାନୀ" ଶିଙ୍ଗା ବଜାଏ । ଏତିକି ବେଳେ କନ୍ଧ ପୁରୁଷମାନେ "ତାପ" ବାଜା ବଜାଇ ଶିକାର ପାଇଁ ବନକୁ ଯାଆନ୍ତି । ଶିକାର ନ ପାଇବା ଯାଏ ଏମାନେ ଘରକ ଫେରନ୍ତି ନାହିଁ ।

ପୁରୁଷମାନେ ଶିକାର ପାଇଁ ବାହାରି ଯିବା ପରେ ସ୍ତୀ ଲୋକମାନେ ଗୀତ ଗାଇ ଗାଇ ଗାଁ ବୂଲି ବାହାରନ୍ତି । ନିଚ୍ଚ ଗାଁଛଡା ଅନ୍ୟ ଗାଁମାନଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ଯାଆନ୍ତି । ପ୍ରତି ଗାଁରୁ ଚାଉଳ, ମାଣ୍ଡିଆ ଆଦି ଠୁଳ କରି ଆଣି ଗାଁର ଜାନୀ ଘରେ ଠୁଳ କରନ୍ତି ।

ସଞ୍ଜବେଳେ ପୁରୁଷମାନେ ଶିକାରରୁ ଫେରି ସୀ ବେଶରେ ଚାଉଳ ମାଣ୍ଡିଆ ଆଦି ସଂଗ୍ରହ କରି ଜାନୀ ଘରେ ଜମା କରନ୍ତି ।

ବନରେ କନ୍ତୁ ଶିକାର ନ ପାଇଲେ କନ୍ଧଯୁବକମାନେ ନାନା ପ୍ରକାର ପକ୍ଷୀ ଓ ମୂକ୍ଷା ମାରି ଆଶନ୍ତି । ଗାଁରେ ଶିକାର ମାଂସ ରନ୍ଧା ହୁଏ । ଠୁଳ କରା ହୋଇଥିବା ଚାଉଳ, ମାଞ୍ଜିଆ ରାନ୍ଧି ଭୋଳି କରାଯାଏ । ଗାଁର ସଭିଏ ଭୋଜିଭାତ, ମାଂସ ଖାଇ ଓ ମଦ ପିଇ ନାଚଗୀତରେ ମାତି ଯାଆନ୍ତି ।

### ସାନ୍ତାଳର ବାହା ପରବ

ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର ସବୁଠୁ ପ୍ରିୟ ପଚବ ହେଲା 'ବାହା ପରବ ।' ଶୀତରତୁର ଶେଷ ଭାଗରେ କଙ୍ଗଲରେ ଶାଳ ଗଛମାନଙ୍କରେ ପୂଲ ଫୁଟିବା ଦେଖି ସାନ୍ତାଳର ମନରେ ଆନନ୍ଦର ଫୁଲ ଫୁଟେ । ଶାଳ ଫୁଲର ବାସ୍ନାରେ ଚଉଦିଗ ମହକି ଉଠିଲା ପରି, ସାନ୍ତାଳ ନରନାରୀଙ୍କ ମନ ମଧ୍ୟ ମହକି ଉଠେ । ଶାଳଗଛର ଫୁଲ ସତେ ଅବା ବସନ୍ତ ଉତୁକୁ ଓ ସାନ୍ତାଳ ଯୁବକ ଯୁବତୀଙ୍କର ନାଚଗୀତକୁ ତାକି ଆଣେ । ପ୍ରକୃତି ରାଣୀର ସଜ ସୁନ୍ଦର ପରିବେଶ ଭିତରେ ସାନ୍ତାଳମାନେ 'ବାହାପରବ' ପାଳନ୍ତି ।

ଗାଁ ମୁକ୍ତର ଶାଳବଶରେ ସାନ୍ତାଳର ଦିଅଁ ଦେବତା ପୂଜା ପାଆନ୍ତି । ଏହି ସ୍ଥାନକୁ 'ଜାହେର' କୁହାଯାଏ । ସାନ୍ତାଳମାନେ ଜାହେର ପାଖରେ ଜମାହୋଇ ଦିଅଁ ଦେବତାଙ୍କୁ ଶାଳ ଫୁଲରେ ସଜାଇ ଦିଅନ୍ତି । ତାଙ୍କ ପାଖରେ ଛେଳି, କୁକୁଡା ବଳି ଦିଆଯାଏ । ବଳି ମାଂସ ଭାଗ କରି ସମୟଙ୍କ ଘରକୁ ଦିଆହୁଏ । ବଳିଭୋଗ ଖାଇ, ହାଣ୍ଡିଆ ପିଇ, ସାନ୍ତାଳ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ବିଭୋଳ ଭାବରେ ନାଚନ୍ତି ।

କାହେର ପୂଜାବେଳେ ସାନ୍ତାଳମାନେ 'କୁହ୍ନିର' ନାଚ କରନ୍ତି । ଏ ନାଚରେ ସୀ ଓ ପୁରୁଷମାନେ ଏକାଠି ଗୋଲାକାର ଭାବରେ ଘୂରି ଘୂରି ନାଚନ୍ତି । ମଣ୍ଡଳ ଭିତରେ ଚାରି ପାଞ୍ଚ ଜଣ ପୁରୁଷ ବାଦ୍ୟ ବଜାଇ ଥାଆନ୍ତି । ଏଥିରେ ନାନା ପ୍ରକାର ଅଙ୍ଗଭଙ୍ଗୀ, ପଦଚାଳନା, ପଦ ଓ ଲୟ ଦେଖାଯାଏ ।

ଗାଁ ମୁଖିଆଙ୍କ ଘର ସାମନାରେ ସାନ୍ତାଳ ଯୁବକମାନେ ଏକାଠି ହୋଇ ଡ଼ୋଲ ଓ ବଇଁଶୀ ବଜାଇ ଯୁବତୀମାନଙ୍କୁ ନାଚିବା ପାଇଁ ଡାକ ଦିଅନ୍ତି । ଏ ବାଇଦ ବାଜଣା ଶୁଣି ସାନ୍ତାଳ ଯୁବତୀମାନେ ନାଚିବାକୁ ବାହାରି ପଡନ୍ତି । ନାଚ ଗୀତରେ ଗାଁ ଉନ୍କଳି ଉଠେ ।

ଗବେଷକ ଡାଲଟନ୍ଙ୍କ ମତରେ ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର କୁହ୍ନିର ନାଚ ସହିତ ବିଷ୍ଟୁପୂରାଣ ପଞ୍ଚମଖଣ୍ଡ - ତେର ଅଧ୍ୟାୟରେ ବର୍ଷିତ କୃଷଙ୍କର ବ୍ରଳ ଓ ବୃନ୍ଦାବନ ରାସ ନାଚର ମେଳ ରହିଛି ।

# କୋରାପୁଟ ଗ଼ଦବାର ଚଇତ ପରବ ଓ ଧେମ୍ସା ନାଚ

ଆଦିବାସୀ ଗଦବା ଗୋଷୀର ଅତିପ୍ରିୟ ପରବ ହେଉଛି 'ଚଇତିପରବ' ଓ ଅତିପ୍ରିୟ ନାଚ ହେଉଛି 'ଧମସା / ଧେମସା' ନାଚ । ଏହି ପରବ ମାର୍ଚ୍ଚ-ଏପ୍ରିଲ ମାସରେ ପତେ । ଦୀର୍ଘ ଏକମାସ କାଳ ଗଦବାମାନେ ଚଇତିପରବ ମନାନ୍ତି । ଏହି ପରବର ମୁଖ୍ୟ ଜିନିଷ ହେଉଛି ଶିକାର, ଭୋଜିଭାତ ଓ ନାଚଗୀତ ।

ଚଇତି ପରବରେ ଗଦବା ଗାଁର ସବୁ ପୁରୁଷ ଶିକାର ପାଇଁ ବନକୁ ଯାଆନ୍ତି । ଶିକାର ନ ପାଇବା ଯାଏ ସେମାନେ ବନରୁ ଫେରନ୍ତି ନାହିଁ । ଶିକାର କରିବାକୁ ଯିବା ଆଗରୁ ଡଂଗର ଦେବତାର ପୂଜା କରି ବଳି ଦିଅନ୍ତି । ଶିକାର ପାଇଲେ ଗାଁକୁ ଫେରି ସ୍ତୀ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଖବର ଦିଅନ୍ତି । ଖବର ପାଇ ଗଦବା ସ୍ତାମାନେ ମନ ଖୁସିରେ ନାଚି ନାଚି, ଗାଇ ଗାଇ ପୁରୁଷମାନଙ୍କୁ ସ୍ୱାଗତ ଜଣାନ୍ତି ଓ ଶିକାର ତଥା ଶିକାରିମାନଙ୍କୁ ଗାଁକୁ ପାହ୍ଟୋଟି ଆଣନ୍ତି । ଗାଁକୁ ଫେରିବା ପରେ ଶିକାରକୁ ଗାଁ ମୁଖିଆଙ୍କ ଘର ଆଗରେ ରଖାଯାଏ । ଗାଁ ମୁଖିଆ ଥାଇ ଶିକାର କଟାହ୍ଏ ଓ ଭାଗ ହ୍ଏ ।

ଚଇତି ପରବବେଳେ ଗାଁର ବିବାହଯୋଗ୍ୟ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ବିଭିନ୍ନ ଗାଁର ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କ ସଙ୍ଗରେ ନାଚଗୀତରେ ଯୋଗ ଦିଅନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ଭିତରେ ନାଚ ଗୀତର ପ୍ରତିଯୋଗିତା ହୁଏ । ଯୁବକମାନେ ଗୀତରେ ନାନା ପ୍ରକାର ପ୍ରଶ୍ନ ପଚାରନ୍ତି ଓ ଯୁବତୀମାନେ ଗୀତ ଆକାରରେ ଉଉର ଦିଅନ୍ତି ।

ଗଦବାମାନଙ୍କର ଚଇତି ପରବ 'ପ୍ରେମ ପରବ' ରୂପେ ଖ୍ୟାତ । ଏହି ସମୟରେ ଯୁବକଯୁବତାମାନେ ଅବାଧ ମିଳାମିଶାର ସୁଯୋଗ ପାଆନ୍ତି । ସେମାନେ ପରସ୍ପରକୁ ଚିହ୍ନନ୍ତି, ଜାଶନ୍ତି ଓ ଭଲ ପାଇ ବସନ୍ତି । ଏତିକିବେଳେ ଜଣେ ଆଉ ଜଣକ ସଙ୍ଗରେ ବିବାହ ବନ୍ଧନରେ ବାନ୍ଧି ହୋଇଯାଆନ୍ତି ।

### ଧେମସା / ଢ଼େମସା ନାଚ

ପୁରୁଷମାନେ ଶିକାର କରି ବନରୁ ଫେରି ଆସିଲେ, ବାଟ ମଝିରୁ ଗାଁ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଖବର ଦିଅନ୍ତି । ଗଦବା ସ୍ତାମାନେ ଏ ଖବର ଶୁଣି ଖୁସି ହୋଇ ଧେମସା ନାଚ ନାଚି ପୁରୁଷମାନଙ୍କୁ ପାଛୋଟି ଆଣନ୍ତି ।

ଧେତ୍ମସା ନାଚ ବେଳେ ଗାଁର ସବୁ ସ୍ତୀ ଏକ ରଙ୍ଗର ଲୁଗା ପନ୍ଧିଥାନ୍ତି ଓ ନିକକୁ ଅତି ସୁନ୍ଦର ଭାବରେ ସଜାଇଥାନ୍ତି । ପୁରୁଷମାନଙ୍କୁ ମୋହିତ କରିବାକୁ ସେମାନେ ବିଭିନ୍ନ ଭଙ୍ଗୀରେ ନାଚନ୍ତି ଓ ନାନା ପ୍ରକାର ଗୀତ ଗାଆନ୍ତି ।

ସୀ ଲୋକମାନେ ଧେତ୍ମସା ନାଚ ନାଚିଲାବେଳେ, ପୁରୁଷମାନେ ଢ଼ୋଲ, ଚମକ, ମହୁରୀ ଆଦି ବାଦ୍ୟ ବଳାଇ ନିଜେ ନାଚନ୍ତି ଓ ସୀମାନଙ୍କୁ ନଚାନ୍ତି । ସ୍ୱାମୀମାନେ ଆଗେ ଆଗେ ନାଚି ନାଚି ଆସନ୍ତି ଓ ପୂରୁଷମାନେ ଶିକାର ବୋହି ସେମାନଙ୍କ ପଛେ ପଛେ ଚାଲନ୍ତି । ଗାଁରେ ଶିକାର ପହଞ୍ଚିବା ପରେ ଶିକାର ଭାଗ ହୁଏ । ଏହି ସମୟରେ ଗାଁର ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଅନ୍ୟ ଗାଁର ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କ ସଙ୍ଗରେ ଅବାଧ ମିଳାମିଶା କରି ନାଚଗୀତ କରନ୍ତି ଓ ଜୀବନ ସାଥି ବଛାବଛି ହୁଅନ୍ତି । 'ଚଇତିପରବ' ଏହିପରି ଭାବରେ ଗଦବା ଯୁବକଯୁବତୀମାନଙ୍କର ମିଳନ ପରବ ହୋଇଥାଏ ।



### ଚଇତିପରବର ଢ଼ାପ୍ ନାଚ

'ଢ଼ାପ' ନାମକ ଏକ ଦେଶୀ ବାଇଦ ବକାଇ ଏ ନାଚ କରାହେଉଥିବା ଯୋଗୁଁ ନାଚର ନାଁ ଢାପ ନାଚ ।

#### ଢ଼ାପ-ନାଚ

ଡ଼ାପ ନାଚ ଆଦିବାସୀଙ୍କର ଏକ ପାରମ୍ପରିକ ନାଚ । ଡ଼ାପ ନାଚରେ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ହିଁ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି । ଏମାନେ ହାତ ବା କାନ୍ଧ ଧରାଧରି ହୋଇ ନଇଁ ନଇଁ ଧାଜି ବାନ୍ଧି ନାଚନ୍ତି ।

ଯୂର୍ବକ ଯୁବତୀମାନେ ପରସ୍ପର୍କୁ ମୋହିତ କରିବାକୁ ନିକ ନିକକୁ ଆକର୍ଷଣୀୟ ଭାବରେ ସଜାଇ ଢ଼ାପନାଚ ନାଚିବାକୁ ଆସିଥାନ୍ତି ।

#### କଳାହାଣ୍ଡିର ଡ଼ାପ-ନାଚ

'ଚଇତି ପରବ'ରେ କଳାହାଣ୍ଡି ଅଞ୍ଚଳର ପ୍ରତି ଆଦିବାସୀ ଗାଁରେ ଡ଼ାପ ବାକା ଓ ଡ଼ାପ ଗୀତ ଶୁଣିବାକୁ ମିଳିଥାଏ । ଗୀତର ଆରନ୍ୟରେ ସେମାନେ ଗତାନୁଗତିକ ଭାବରେ ଗ୍ରାମଦେବତା ଓ ଗ୍ରାମଦେବତୀଙ୍କ ବନ୍ଦନା ବୋଳିଥାନ୍ତି ।

"ଜୁହାର ଗୋ ମାଁ ଡୁକୁରୀ ବୁଡ଼ୀ ଦେଶମୁତେ ତୋର ଗୁଡି ତକେ ଅଙ୍ଗର ରକତ କାଡ଼ିଦେମି

ମକେ ପଦ ଆସୁ ଯୁଡି ଯୁଡି

ସଂଗାତେ, ମାଈ ମୟୂରର ବେକ ସଂଗାତେ ଦୁଃଖର ସୁଖର କଥାହେମା,

ମୁଡର ମାଠିଆ ରଖ ସଂଗାତେ ।

ଇରିତ୍ ସିରିତ୍ - କେରାଣି ମାଛର ପିତ ।

ଗାଁର ଗରାମପତି ନା ବଦିଲେ

କିଏ ଗାଏବା ପାଲିଆ ଗୀତ....ସଙ୍ଗୀତେ.....

ଏହାପରେ ଗୀତ ଯୋଡି ଯୋଡି ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ନାଚନ୍ତି ଓ ଗାଆନ୍ତି । ସମଷ୍ଟେ କଣେ କବି ପାଲଟି ଯାଆନ୍ତି ।

ଚାପ ବାଳା ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କୁ କୀଇଁବାର, ଗାଇବାର, ନାଚିବାର ଓ ଭଲ ପାଇବାର ନିଶା ଯୋଗାଇ ଦିଏ । ତାପ ବାଳାର ଉତ୍ତେଳକ ଶବ୍ଦ ସେମାନଙ୍କୁ ମସଗୁଲ କରେ ।

ତାପ ନାଚ ଥରେ ଆରୟ ହେଲେ ସହକରେ ଶେଷ ହୁଏ ନାହିଁ । ନାଚଗୀତରେ ରାତି ପାହିଯାଏ । ବଣ ପାହାତ ଘେରା ଆଦିବାସୀ ଗାଁମାନ ଚଇତି ପରବର ତାପ ନାଚରେ ବୃତି ରହେ । କହ୍ନ ପକ୍ଷ ରାତିର ଭିଳା ଭିଳା ଳୋଛନା ଆଦିବାସୀ ଯୁବକଯୁବତୀଙ୍କୁ ଅକଣା ରାଇଜର ସୁଆଦ ଚଖାଏ । ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କ ସାମାଳିକ ଉତ୍ସବ ବେଳେ ବି ତାପ ନାଚ ହୁଏ ।

ବଲାଙ୍ଗୀର ଜିଲ୍ଲାର ଚିଟିଲାଗଡ ସବ୍ଡିଭିଜନରେ ମଧ୍ୟ ଢ଼ାପ ନାଚ ଏକ ଅତି ପ୍ରିୟ ନାଚ ।

ଡ଼ାପ ନାଚରେ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଆଦିରସ ପ୍ରେମର ଗୀତ ହିଁ ଗାଇଥାନ୍ତି ।

ଯୁବକ :- ସିଦ୍ ଖଡ଼ିକା ଝିଂପାରେ କେନ୍ ପିଠିକେ ନିଲ କହିତେ ଦିତ, କହିତ ଦିରେ ଶାଲୀ ତକେ ହିଡ଼ିଆବାଡ଼ି ମାର ଦିହିନା..... ଯୁବତୀ : ହିତିଆ ବାତି ନାଁ ମାର୍ନା ମକେ

କୁଣା ଯୁଖା ରାହ ଦିବିସ୍ ତକେ ।

ଯୁବକ ଓ ଯୁବତୀ ଉଭୟ :-

ତେରୋ ରେରୋ ରେରୋ ରେରେ

ରେ ରୋ ରେ ମୋର କାରାପାଏନ୍

କାରା ପାଏନ୍ କେ ସିଂଦଡ଼ା

ଗେଲ ଗେଲାଇଲା

ଅହୋ, ଅଖିଆ ମଦେ ମନ ଭରିଲୋ ।

### ଚଇତି ପରବ ଆସିଲେ....

ବସନ୍ତ ରତୁ ଆସିଲେ ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କର ଅତିପ୍ରିୟ 'ଚଇତପରବ' ଆସେ । ଚଇତି ପରବ ନୟପୂର - କୋରାପୂଟ ଅଞ୍ଚଳରେ ବିଶେଷ ରଙ୍ଗ ବୁଣିଦିଏ । ସେ ରଙ୍ଗରେ ସେହି ଅଞ୍ଚଳରେ ବାସ କରୁଥିବା ଭତ୍ରା, ରଣା, ଭୂମିଆ, ପରଜା, ସଉରା ଆଦି ବନବାସୀମାନଙ୍କର ମନ ରଙ୍ଗୀନ ହୋଇଯାଏ । ସେମାନେ ମନଉରି ଚଇତି ପରବକୁ ଉପଭୋଗ କରିଥାନ୍ତି ।

ଚଇତି ପରବ ଆସିଲେ ଆଦିବାସୀ ଗାଁମାନ ଆଉ ପ୍ରକାରେ ରୂପଧରେ । ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ପରସ୍ପର ସଙ୍ଗରେ ମିଶିବା ପାଇଁ ଉଚ୍ଛନ୍ନ ହୋଇ ଉଠନ୍ତି । ଏହା ସେମାନଙ୍କର ପ୍ରେମ ଓ ମିଳନର ପରବ ।

ଚଇତି ପରବ ଆସିଲେ ଦଳଦଳ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀ ରାଞ୍ଜାରେ ହାତ ଧରାଧରି ହୋଇ ମନଖୁସିରେ ଗୀତ ଗାଇ ଗାଇ ଚାଲନ୍ତି । ଯାହାକୁ ଦେଖନ୍ତି, ବାଟରେ ଅଟକାଇ ପଇସା ମାଗନ୍ତି । ଗାଡି ମୋଟର କିଛି ମାନନ୍ତି ନାହିଁ । ଅଡି ବସନ୍ତି, 'ଚଇତି ପରବର ଖର୍ଚ୍ଚ ଦିଅ । ନହେଲେ ଛାଡିବୁ ନାହିଁ ।'

ପଇସା ବଡ଼ାଇଦେଲେ ସେମାନଙ୍କ ଓଠରୁ ଝିରିଟିରି ହୋଇ ଝରିପତେ ହସର ଫୁଲଝରି । ଆରମ୍ଭ ହୋଇଯାଏ ଭଳିଭଳିକା ନାଚ ଆଉ ଗୀତ । ସେମାନଙ୍କ ନାଚିବାର ଭଙ୍ଗୀ, ଗାଇବାର ଡ଼ଙ୍ଗ ଦେଖିଲେ 👬 ମୋହି ହୋଇଯାଏ । ମନେ ହୁଏ, ଯୁବକ ଯୁବତୀ ନୁହନ୍ତି ଯେ ଯଉବନ ନାଚୁଛି । ନୀବନ ଗୀତ ଗାଉଛି । ଏଯେ ଚଉତି ପରବର ଗୀତ ନାଚ !

ଚଇତି ପରବର ଗୀତ ପ୍ରେମ ଓ ପ୍ରଣୟର ଗୀତ । ସବୁ ଗୀତଯାକ ରଙ୍ଗୀନ । କୋକିଳକଣ୍ଡୀ ଯୁବତୀର ଗଳାରୁ ଏଗୀତ ବନ ଝରଣାର ଧାର ପରି ଝରି ଝରି ଆସେ । ଏ ଗୀତରେ ଯଉବନର ନିଶା ଥାଏ । ଏହା ଶୁଣିଲେ, ଶୁଣିବା ଲୋକର ମନ ହକିଯାଏ । ମଜିଯାଏ । ଯୁବକ ଗୀତ ଗାଇ ପ୍ରଶ୍ନ କରେ । ଯୁବତୀ ଗୀତ ଗାଇ ତାର ଉଉର ଦିଏ । ଖୁବ ଟଣାଟଣା ଉଉର । ପଶ୍ଚକ ଚୀହିଁ ଉଉର । ମପାତ୍ପା ଉଉର ।

ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଏକାଠି ହୋଇ ନାଚନ୍ତି । ଯୋଡି ଯୋଡି ହୋଇ ଗାଆନ୍ତି । ଗୀତରେ ଗୀତରେ ସେ ବୂହେଁ ଯୋଡି ହୋଇ ଯାଆନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମନ ଯୋଡି ହୋଇଯାଏ । ପରେ ପରେ ଜୀବନ ବି ଯୋଡି ହୋଇଯାଏ । ଜଣେ ଆରେକର ଜୀବନ ସାଥୀ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଚଇଡି ପରବର ଗୀତରେ ଜୀବନ ଯଉବନର ଭିଜା ଭିଜା ସପନ ଗୋଟି ଗୋଟି ହୋଇ ବ୍ରଣି ହୋଇଯାଏ ।

ଏ ଗୀତ ଶୁଣିଲେ, ଶୁଣିବା ଲୋକର ମନରୁ ସକଳ ଦୁଃଖ ଶୋକ ଦୂର ହୋଇଯାଏ । ଏ ଗୀତ ମନର ମଳିନତା ଧୋଇ ଦେଇ ପୋଛି ଦିଏ । ମନ ଆଉ ଏକ ରାଇକର ଅତିଥି ହୁଏ । ସେ ରାଇକରେ ଦୁଃଖ ଶୋକ କିଛି ନାହିଁ । ସବୁ ଆନନ୍ଦ ହିଁ ଆନନ୍ଦ । ସେ ରାଇଜ ଯୌବନର, ସେ ରାଇଜ ଆନନ୍ଦର । ଅତୀତର ଅନେକ ରଙ୍ଗୀନ କଥା ମନେ ପତିଯାଏ । ଅତୀତର ଅନେକ ହଜିଲା ମୁହଁ ଆଖି ଆଗରେ ଝଲସି ଉଠେ । ଅନେକ ଘଟଣା ସହସା ମନେ

ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଘାଟରେ, ବାଟରେ, ବନରେ, ବିଲରେ, ଯେଉଁଠି ମନ ସେଇଠି ଗାଇବା ଜାତିବା ଆରତ୍ର କରି ଦିଅଡି । ଉଂଡଡ-ଦେଇପଦ ନିତିଦିନିଆ କଣାଶୂଣା ଗୀତ ଓ ଆଉ କେତେକ ଫନ୍ଦାଗୀତ । ଗାଇବା ଓ ନାଚିଲାବେଳେ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକଯୁବତୀମାନେ କମାରୁ ଲାକ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ମନକୁ ଯାହା ଆସିଲା ଗୀତ ଆକାରରେ ଗାଇ ଯାଆନ୍ତି । କଣ ଲାଭ ଲାକ କରି ?କଣ ଲାଭ ମୁହଁରେ କଥାଏ ଓ ପେଟରେ ଆଉ କଥାଏ ଧରି ? ସବୁ କହିଦେବା ଭଲ, ସବୁ ଗାଇ ଦେବା ଭଲ ।

ସେମାନଙ୍କ ଗୀତ ଶୁଣିଲେ ସଭ୍ୟ ବୋଲାଉଥିବା ଲୋକମାନେ କାଠ ପାଲଟି ଯାଆନ୍ତି । ଭାବନ୍ତି, ଏମାନଙ୍କ ଏମିତି କଲା କିଏ ?

ଚଇତି ପରବ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କୁ ପ୍ରେମିକ ଓ ପ୍ରେମିକା କରିଦିଏ । ଚଇତି ପରବ ସେମାନଙ୍କ ମନରୁ ସବୁ ଲାଜ ସରମ ପୋଛି ନିଏ । ସେମାନଙ୍କ ପାଦରେ ଯଉବନ ନାଚ ହୋଇନାଚେ । ସେମାନଙ୍କ ଓଠରେ 'ଚଇତି' ହସ ହୋଇ ଝରେ । ସେମାନେ ଗାଆଡି :- ଯୁବକ - ରଣବେଲ କାଠ ଦୁଆର ବନ୍ଧ ଲାଗିଛି ଲାନ୍ତର କେତେଦୂରେ ଥିଲେ ଏ ନିନା ତୋର କେବେ ନ କରିବୁ ଦୂର ଦୟା ରଖିଥିବୁ କାନି ପଣତେ ପାଶୋରିବ୍ର ନାଇଁ ମୋତେ । ଯୁବତୀ :- ସୁନାକୁ ଟାଙ୍ଗଣା ଲୁହକୁ ଝାଲଣା ହୀରା ମାନେକକୁ ଜଉ ତମର ଆମର ଭେଟଘାଟ ହେଲେ ହୀରାମାନେକକୁ କର ତମର ଆମର ଭେଟଭାଟ ହେଲେ ହସିମାତି ଦିନ ଯାଉ । ତମ ପାଶେ ଥବି ଜନକ ରୋରା ଅଣ୍ଡାଳି ତ କୋଳେ ଧରା । ଯୁବତୀ :- ସତେକି ପାକଲା ଏକଥା ହେବ ଲାରି ଯାଉ ରସ ବିଷ କୋଳେ ଧରିକରି ପାନ ଖୁଆଇଲେ ସେ ସିନା ସୁଖା ପୁରୁଷ ଝାଲିଆ ମଳ୍ପର ଲାଲିଆ କେଶ ଲାଗିଯାଉ ରସ ବିଷ । କାତିରେ ଗଉତ କାନ୍ଧେ ଦୁଧଭାର ଯବକ:-ନିତି ପତି ରହିଗଲା ତୋପରା ଧନକ ଖୋଜି ବଲଛି ବରଷେ ଛ'ମାସ ହେଲା ମଲ୍ଲୀଫୁଲ ଗଭା ଉତ୍ତାନ ଦାଉ ତୋ ଲାଗି ପରାଣ ଯାଉ । ଯୁବକ :- ଆମେ ଚାରିକଣ ବିଚାର କଲୁ ଗୀତ ଗାଇବାକୁ ଯିବା ବଇଲୁ

ଏଠି ଠିଆ, ସେଠି ଠିଆ ।

ତ୍ରମ ହାତେ ଅଛି ରତୃ ମୃଦି ଆମ ହାତେ ବେଣ୍ଟି ନିଆଁ ଗୋରୀ ଧନ ମୋର ନନ୍ଦର କୁଆଁ ଆମନ ଦୁମନ ନୁଆଁ ॥ ତାକିଲି କେତେ ଯୁବକ :- ବନ୍ଧୁ ବନ୍ଧୁ ବଲି ବନ୍ଧୁତ ନ ଶୁଣେ କାନେ କାହିଁକିରେ ବନ୍ଧ୍ ନ ଶୁଣୁ କାନେ ତାକିଲି କେତେ ଧିଆନେ । ସରବାଲି ମୋର ବାନ୍ଦର ମହାଁ ମରବାଟେ ଥରେ ଚାହାଁ । ଚାରିବାଟେ ଧନ ଯୁବକ:-ଝପଟି ଆସିଲି ମହିଁ କେତେ ଆକୁଳରେ ଡାକୁଛି ମୁଇଁ ଦୟା କରିବୁ କି ନାଇଁ ? କଅଁଳ କାକୃତି ଦୁଧର ରସ ନ ଭାଙ୍ଗ ମୋର ମହାଁସ । କୋ ବାଟେ ଡାଳ ଶୁଣିଲା ଯୁଚତ୍ୟ:-କୋବାଟେ ମେଲାଣି ହେଲା ? ମାୟା ମୁରୁଗକେ କାଣ୍ଡ ବାଜିଲା ମୋ ବନ୍ଧୁ ପରା ଲାଗିଲା । ଏବେ ସେ ଦେଖିଲି ବନ୍ଧୁର ମୁଖ ଅଧେ ପଳାଇଲା ଦଃଖ । ଯୁବକ :-ଏ ସୁରା ବରପା ବଡ ବରଷା କାନ୍ଦିଗଲା ପାଟ ସୂଇଁ ବାନ୍ଧର ରୋପିକି ଅଣ୍ଡାଳି ଧରିବି କେମ୍ବର ରହିବ ନାଇଁ ୧ ପାଚିଲା କମଳା କୃତ୍ତୀ ନାରଙ୍ଗୀ, କଲା ସେ ଅନେକ ଉଙ୍ଗୀ ।

ଯୁବତୀ:- ଗଡି ଗଡି ଗଲା କୃନ୍ଦ କରାଟ ନଡ଼ିଆ କାଟିଲେ ରସ ତମର ଆମର ପ୍ରୀତି କରିବା ରଙ୍ଗି କରି ଭାରି ଆସ । ଜାଇ ଜୁଇ ମଲ୍ଲୀ ମୁଣ୍ଡ ପୂରତ ବିଚାର କରିବ ଚିଉ ।

କୟପୁର (କୋରାପୁଟ) ଅଞ୍ଚଳରେ ବାସ କରୁଥିବା ଭତ୍ରା, ରଣା, ଭୂମିଆଁ, ତୟ, ପରଜା, ସଉରା ଆଦି ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କ କଣ୍ଠରୁ ଏହିପରି ଅନେକ ଚଇତି ପରବର ମନ ମତାଣିଆ ଗୀତ ଶୁଣାଯାଏ ।

ଚଇତି ପରବ ଆସିଲେ, ଦିସାରୀ ତରାଦେଖି ପରବ ପାଳନର ଶୁଉବେଳ ଜଣାଇ ଦିଏ । ଶିକାର ଦିନ, ବାର ମଧ୍ୟ ସେ ଗଣି ଠିକ୍ କରେ । ଠିକ ସେହି ଶୁଭବେଳ ଦେଖି, ଆଦିବାସୀମାନେ ଶିକାର ପାଇଁ ବାହାରି ପଡ଼ିଡ । ଏଶେ ଗାଁରେ ସା ଲୋକମାନେ ପୁରୁଷମାନଙ୍କୁ ଅପେଷା କରି ରହନ୍ତି ।

ବିଭିନ୍ନ ଆଦିବାସୀ ଗାଁର ଲୋକମାନେ ଚଇତି ପରବକୁ ସାତଦିନ, ଦଶଦିନ, ପନ୍ଦରଦିନ ବା ଏକମାସ ଧରି ପାଳିଥାନ୍ତି । ଚଇତ ପରବ ବେଳେ ଇଷ ଦେବୀ ଦେବତା, ଧର୍ତିମାତା, ଡଙ୍ଗର ଦେବତା ଓ ବୁଢ଼ୀଠାକୁରାଣୀଙ୍କର ପୂଜା କରାଯାଏ । ଚଇତି ପରବ ବେଳେ ଆଗେ କନ୍ଧମାନେ ଧରତିକୁ ନରବଳି ଦେଉଥିଲେ । ଏବେ ନରବଳି ଜାଗାରେ ପୋଡ଼ବଳି ପଡ଼ୁଛି । ଚଇତି ପରବର ପୂଜା ବିଧାନ ଦିସାରୀମାନେ କରିଥାନ୍ତି । ଶିକାର ମାଂସକୁ ଗାଁର ସବୁଘରକୁ ବାହି ଦିଆଯାଏ । ଆଉ କେତେକ 'ପଙ୍ଗତ' ବା ଗାଁ ଭୋଳି କରି ଏ ମାଂସ ଖାଆନ୍ତି । ଗାଁ ଭୋଳି ପାଇଁ ପ୍ରତି ଘରୁ ଚାଉଳ, ତାଲି, ପନିପରିବା ଭେଦା କରି ଅଣାଯାଏ ।

ଚଇତ ପରବ ଆସିବା ଆଗରୁ ଏହାର ପାଳନ ପାଇଁ ଆୟୋଜନ ଚାଲେ । ଗାଁରେ ଥରକୁ ଥର ସଭା ଡକାଯାଏ । କିଏ କେଉଁ କାମରେ ଭାଗନେବ, ସଭାରେ ଠିକ୍ କରାଯାଏ । ଗାଁ ମୁଖିଆ, ଗାଁ ପୁରୋହିତ, ଗାଁ ଚଉକିଆ ଗ୍ରାମସଭାରେ ବିଶେଷ ଦାୟିତ୍ୱ ଡୁଲେଇ ଥାନ୍ତି । ଏଣେ ଚଇଡି ପରବ ଆସୁଛି ବୋଲି ଜାଣି, ଆଦିବାସୀ ଗାଁର ଧାଙ୍ଗଡା ଧାଙ୍ଗଡି (ଯୁବକ ଯୁବତୀ)ମାନେ ଦିନ ଗଣୁଥାନ୍ତି । ନାଚିବା ପାଇଁ, ଗାଇବା ପାଇଁ ସେମାନେ ପ୍ରହୃତ ହୁଅନ୍ତି । ଯୁବକମାନେ ଯୁବତାମାନଙ୍କ ବିଷୟରେ କଥା ପକାଇ ଆଲୋଟନା କରନ୍ତି । ଏପରିକି କିଏ କାହା ସଙ୍ଗରେ ଏକାଠି ହୋଇ ନାଚିବ, କିଏ କାହା ସଙ୍ଗରେ ଗାତ ଗାରବ ସେ କଥା ମଧ୍ୟ ବେଳେ ବେଳେ ଠିକଣା ହୋଇଥାଏ ।

ଚଇତି ପରଚ ଆସିଲେ, ଆଦିବାସୀ ଗାଁର ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଆକାଶର ଚଡ଼େଇ ପରି ମୁକ୍ତ ହୋଇଯାଆନ୍ତି । ଚଇତ ପରବ ସେମାନଙ୍କୁ ସ୍ୱାଧୀନ କରେ । ପରବବେଳେ କେଉଁ ଯୁବକ କେଉଁ ଯୁବତୀର ହାତ ଧରି ନାଚିଲା, କାହା ସଙ୍ଗରେ ଏକଲା ମିଳାମିଶା କଲା, କାହା ସଙ୍ଗେ କିଏ ଭାବ ପୀରତି କଳା - ତାକୁ ନେଇ କେହିହେଲେ ବିଶେଷ ଗୁରୁତ୍ତ ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ । ସେମାନେ ଦଳ ଦଳ ହୋଇ ଏକାଠି ବସି ଥଟ୍ଟା ପରିହାସ ହୁଅନ୍ତି, ଚାହି ଟାପରା ହଅନ୍ତି । ମନକଲେ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଗୀତ ଗାଇବା ଆରୟ କରିଦିଅନ୍ତି ।

ଚଇତି ପରର୍ବ ଆନନ୍ଦ ଓ ପ୍ରଶୟର ପର୍ବ । ଚଇତ ପରବ ବରଷକେ ଥରେ ଆସେ ଆଦିବାସୀ ଜୀବନକୁ ସରସ, ସବୁଜ ଓ ସୁନ୍ଦର କରିବା ପାଇଁ ।

## ମୟୂରଭଞ୍ଜ ସାନ୍ତାଳର ଚଇତି ପରବ

ମୟୂରଭଞ୍ଜ ଅଞ୍ଚଳର ସାନ୍ତାଳମାନେ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ପରି 'ଚଇତପରବ'କୁ ଶିକାର ପରବ ରୂପେ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଶିକାର ପରବ ପାଳନ ସକାଶେ ଏମାନେ ଦଳ ଦଳ ହୋଇ ଶିମିଳିପାଳ ଅରଣ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାନ୍ତି ।

ଚଇତ ସଂକ୍ରାନ୍ତି ଦିନ ସାନ୍ତାଳମାନେ 'ଆଖାନ ଶିକାର' କରନ୍ତି ।

ସାନ୍ତାଳମାନଙ୍କର ଉତ୍ସବ ମଧ୍ୟରେ 'ସେନ୍ଦ୍ରା' ବା ଶିକାର ଖୋଳିବା ସବୁଠାରୁ ବଡ ପରବ । ଯୁଗ ଯୁଗ ଧରି ସେମାନେ ଏ ପରବ ପାଳନ କରି ଆସୁଛନ୍ତି । ଯେତେ ବଡ଼ ବିପଦ ପତିଲେ ବି ସେମାନେ ଏଥର ପଛେଇ ଆସନ୍ତି ନାହିଁ ।

ସାନ୍ତାଳ ଗାଁମାନଙ୍କରେ ପଞ୍ଚାୟତମାନ ରହିଛି । ଏଥିରେ ପାଞ୍ଚ ମୁଖିଆ ଥାଆନ୍ତି । ସେମାନେ ହେଲେ –

( ୧ ) ମାଝୀ, ( ୨ ) ପାରାନିକ, (୩) ଜଗମାଝୀ, ( ୪ ) ନାଏକ ଓ ( ୫ ) କୁତମନାଏକ । ଶିକାର ପାଇଁ ଦେହୁରୀ ଥାଆନ୍ତି । ଗୋଟିଏ ଅଞ୍ଚଳ ପାଇଁ ଜଣେ ଦେହୁରୀ । ତଇତପରବ ଦିନ ସେ ଶାଳତାଳ (ଗଜଲିତାଳ) ବୋହି ବୁଲନ୍ତି । ତାଙ୍କୁ ଦେଖି ସାନ୍ତାଳମାନେ ପଚାରନ୍ତି, କେଉଁ ବଣରେ ଶିକାର କରିବାକୁ ହେବ ?

ଦେହୁରୀ ବଶର ନାମ, ଶିକାର ପାଇଁ ଏକାଠି କମା ହେବା ସ୍ଥାନ ଇତ୍ୟାଦି କହି ଦେଇଯାଏ । ଖବର ପାଇବା ପରେ ସାନ୍ତାଳମାନେ ସେମାନଙ୍କ ମୁଖିଆଙ୍କ ସଙ୍ଗରେ ପରାମର୍ଶ କରି ଶିକାର ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୁଅନ୍ତି ।

ଏହାପରେ ଶିକାର ସରଞ୍ଜାମ ସବୁ ପ୍ରହୃତ କରାଯାଏ । ଖଣ୍ଡା, ତରଖିଲ, ଧନୁ, କାଣ୍ଡ, ଟାଙ୍ଗିଆ, ନାଗରା, ସିଂଗା ପ୍ରଭୃତି ସଜତା ହୁଏ । ଏହା ସହିତ ଚାଉଳ, ଛତୁ ଓ ମହୁଲ ନେଠା ଆଦି ଯୋଗାତ କରାହୁଏ । ଗାଁର ମାଝୀ ବା ମୁଖିଆ ଗାଁଉ ଶିକାରିମାନଙ୍କୁ ପାଞ୍ଚ କିଲୋ ଚାଉଳ ଓ ଗୋଟିଏ ପୋଟମ ମହୁଲ ନେଠା ଦିଏ । ଏହାକୁ ମାଝୀ ମାଣ୍ଡିଲା କୁହାଯାଏ । ଯେଉଁ ଗରିବ ଶିକାରୀମାନେ ନିଜ ଘନୁ ଚାଉଳ, ମହୁଲ ନେଠା ନେଇ ପାରନ୍ତି ନାହିଁ, ସେମାନେ ମାଝୀ ମାଣ୍ଡଲାରୁ ଭାଗ ପାଆନ୍ତି ।

ଶିକାରର ସଫଳତା କାମନା କରି ଗାଁର ନାଏକ ବା ଦେହୁରୀ ପାଞ୍ଜୋଟି କୁକୁତା ଦେବଦେବୀଙ୍କ ପାଖରେ ବଳି ଦିଏ ।

ଶିକାର ଦିନ ବଢ଼ିଭୋରତ୍ର, କୁକୁତା ତାକ ଦେବା ସମୟାରେ, ଗାଁ ମୁଣ୍ଡ ଖୋଲା ପଡିଆରେ ନାଗରା, ସିଂଗା ଓ ବଇଁଶୀ ସ୍ୱର ଶୁଭେ । ଶବ୍ଦ ଶୁଣି ଗାଁର ଶିକାରୀମାନେ ସେଇଠି ଯାଇ ଜମା ହୁଅନ୍ତି । ସେଠାରେ ଖିଆପିଆ ଚାଲେ । ଦେହୁରୀ ସେଇଠି ଖଡିପକାଇ କେଉଁ ଦିଗକୁ ଯିବାକୁ ହେବ କହିଦିଏ । ଦେହୁରୀ ସେଠାରେ ପୂଜା କରି ସାରିବା ପରେ ଶିକାରୀମାନେ ବଣ ଭିତରେ ପଶନ୍ତି । ଦେହୁରୀ ସେ ଦିନ ଉପବାସ କରିଥାନ୍ତି । ଶିକାରୀମାନେ ଶିକାର କରିଥିବା ସମ୍ଭାଦ ପାଇବା ପରେ ଖିଆପିଆ କରନ୍ତି ।

#### ଶିକାର

ଗାଁର ଶିକାରୀମାନେ ଧନୁଶର ବର୍ଚ୍ଛା, କାଷ, ତରୁଆଲ ଇତ୍ୟାଦି ଧରି, ଖାଇପିଇ ସାରିବା ପରେ, ବଣ ଭିତରେ ପଶନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ ବିଭିନ୍ନ ରାୟାରେ ଛକି ବସନ୍ତି । ଆଉ କେତେକ ନାଗରା ଓ ସିଂଗା ବଳାନ୍ତି ।

ବଣ ଭିତରେ ପଶି ଶିକାର କଲାବେଳେ କୌଣସି ଶିକାରୀ ଶରମାରି ପକ୍ଷୀ ବା କନ୍ତୁ ଶିକାର କଲେ, ସେମାନେ ସେହି ପକ୍ଷୀ ବା କନ୍ତୁର ନାମ ଧରି ପାଟି କରନ୍ତି । ଯଦି ବତକନ୍ତୁ ଶିକାର ହୁଏ, ଶିକାରୀମାନେ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ତାର ଆଗରୋଡ ବା ପଞ୍ଜରା ଅଂଶ କାତି ପକାନ୍ତି । ଏହି କଟା ଅଂଶକୁ ସେମାନେ ଦେହୁରୀକୁ ଦିଅନ୍ତି । ବାକିତକ ଶିକାରୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଭାଗ ହୁଏ । କିନ୍ତୁ ଛୋଟ ଜନ୍ତୁ ବା ପନ୍ତା ଶିକାର ହେଲେ ଦେହୁରୀ ଭାଗ ପାଏ ନାହିଁ ।

ଶିକାର ଶେଷରେ ଶିକାରୀମାନେ ଏକ ଖୋଲା ପଡିଆରେ କମାହୋଇ ଭୋଜି କରନ୍ତି । ସେମାନେ ସଙ୍ଗରେ ନେଇଥିବା ଚାଉଳ, ଛତୁ, ମହୁଲ ଆଦି ଏକାଠି କମା କରାଯାଇ ଖିଆଯାଏ ।

ଶିକାରୀମାନେ ଶିକାର କରି ଗଲାବେଳେ କେତେକ ଶିକାରୀ ଜଙ୍ଗଲ ପାଖରେ ବସାବାନ୍ଧି ରହନ୍ତି । ସେମାନେ ବିଭିନ୍ନ କାର୍ଯ୍ୟରେ ନିମଗ୍ନ ରହନ୍ତି । କେହି କେହି ରନ୍ଧାବଡ଼ା କାମ କଲାବେଳେ, ଆଉ କେତେ ଜଣ ଜନ୍ତୁ କଟାକଟି କରନ୍ତି । ଏସବୁ ଦୂରରୁ ଦେଖିଲେ ମନେ ନୁଏ, ଜଙ୍ଗଲ ପାଖରେ ନିଆଁ ଲାଗିଛି ।

ଖିଆପିଆ ସରିବା ପରେ, ଦେହୁରୀ ସେଠାରେ ଅଲଗା ଭାବରେ ସଭାଟିଏ କରନ୍ତି । ଡାକରା ପାଇ ବିଭିନ୍ନ ଗାଁର ଶିକାରୀମାନଙ୍କ ଦଳରୁ ଚାରିପାଞ୍ଚଳଣ ଶିକାରୀ ଯାଇ ଉକ୍ତ ସଭାରେ ଯୋଗ ଦିଅନ୍ତି । ଅନ୍ୟମାନେ ଜଙ୍ଗଲ ବସାରେ ରହି ନାଚଗୀତରେ ମାତି ଯାଆନ୍ତି । ଏଠାରେ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ନାଚକୁ 'ଦଙ୍ଗେଇ ନାଚ' କୁହାଯାଏ ।

ଏଣେ ଦେହୁରୀ ଯେଉଁ ସଭା ଡକାଇଥାନ୍ତି, ତାର ସଭାପତି ହୁଅନ୍ତି ସ୍ୟଂ ଦେହୁରୀ । ବିଭିନ୍ନ ଗାଁ ଓ ଅଞ୍ଚଳରୁ ଡାକରାପାଇ ଆସିଥିବା ଶିକାରୀମାନେ ତାଙ୍କର ଚାରିପଟେ ବେଡ଼ି ବସନ୍ତି । ମୁରବୀମାନେ "ଦେହୁରୀ ସଭା"ର ସମସ୍ତଙ୍କୁ ପଚାରନ୍ତି, କିଏ କେମିତି ଅଛ ଖୋଲି କହ । ସୁବିଧା ଅସୁବିଧା କଥା କଣାଅ । ସମସ୍ତେ କହନ୍ତି, ଜାତ ଜୀବନ ସବୁକିଛି ଭଲ ଅଛି । ଆପଣଙ୍କ ଆଶୀର୍ବାଦରୁ ସବୁ ଭଲ । ଦେହୁରୀ କହନ୍ତି, ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କର ଆଶୀର୍ବାଦରୁ ଆମେ ସବୁ ଭଲରେ ଅଛୁ ।

ଏହାପରେ ସେ ସଭାରେ କଣକ ପରେ ଜଣେ ନିଜ ନିଜର ଦୁଃଖ କଥା, ଅସୁବିଧା କଥା ଦେହୁରୀଙ୍କୁ ଜଣାନ୍ତି ।

ଏହି ସଭାରେ ସାନ୍ତାଳ ଗୋଷୀର ସବୁ ଅଭିଯୋଗ ବିଚାର ହୁଏ । ଏହି ସଭାର ନାମ 'ଲବାର ବାଇସି'।

ଶିକାର ସାରି ଓ ସଭାସାରି ସମଞ୍ଜେ ନିଜ ନିଜ ରାଁକୁ ଓ ଘରକୁ ଫେରି ଯାଆନ୍ତି । ଫେରିଗଲାବେଳେ ବାଟରେ ପତୁଥିବା ଗାଁର ଲୋକମାନେ ସେମାନଙ୍କର ଚର୍ଚ୍ଚା କରନ୍ତି । ଗାଁ ଲୋକେ ସେମାନଙ୍କୁ ବସିବାକୁ ଓ ବିଶ୍ରାମ କରିବାନୁ ଜାଗା କରି ଦିଅନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ପାଦ ଧୋଇ ଖାଇବାକୁ ଦିଅନ୍ତି ।



Source: Author, Digitized by PPRACHIN, SOA

ସିକାରୀମାନେ ଚର୍ଚ୍ଚା କରିଥିବା ଗାଁର ଲୋକମାନଙ୍କ ଉପରେ ଖୁସି ହୋଇ, ସେ ଗାଁର ସ୍ତୀ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ଚମ୍ପା ଫୁଲର ହାର ଉପହାର ଦିଅନ୍ତି ।

ଚଇତି ପରବର ଏଉନି ପ୍ରଥା ମୟୁରଭଞ୍ଜ ଅଞ୍ଚଳର ସାନ୍ତାଳମାନେ ଯୁଗ ଯୁଗ ଧରି ମାନି ଚଳି ଆସୁଥିଲେ । ଏବେ ଏହା ଆଷ୍ତେ ଆଷ୍ତେ ଲୋପ ପାଇ ଆସୁଛି ।

#### ପରିବର୍ତ୍ତିତ ରୂପ : ସାନ୍ତାଳୀ ଭାଷା

ଭାରତରେ ସାନ୍ତାଳୀ ଭାଡା ଭାଡୀଙ୍କ ସଂଖ୍ୟା କମ୍ ନୁହେଁ । ଏଠାରେ ପ୍ରାୟ ଏକ କୋଟି ଲୋକ ସାନ୍ତାଳୀ ଭାଡାରେ କଥା ହୁଅନ୍ତି । ଆମ ଓଡ଼ିଶାରେ ପ୍ରାୟ ୩୦ ଲକ୍ଷ ଆଦିବାସୀ ସାନ୍ତାଳୀ ଭାଷାରେ କଥା ହୁଅନ୍ତି । ଏ ଭାଷାରେ ସାହିତ୍ୟ, ସଂସ୍କୃତି ଚର୍ଚ୍ଚାର ଐତିହ୍ୟ ରହିଛି ।

ଏବେ ସାନ୍ତାଳୀଭାତା ସହିତ ଅନ୍ୟ ଚାରିଟି ଭାଷାକୁ ସାହିଧାନିକ ସ୍ୱାକୃତି ଦେବା ପାଇଁ ଶହେତମ ସହିଧାନ ସଂଶୋଧନ ବିଲ୍ ଲୋକସଭା ଓ ରାଜ୍ୟ ସଭାରେ ଗୃହୀତ ହୋଇଛି । ଉଭୟ ଗୃହରେ ଏହା ସର୍ବ ସନ୍ଧତିକ୍ରମେ ଅନୁମୋଦିତ ହୋଇଥିବାରୁ ସାନ୍ତାଳୀ, ବୋଡୋ, ମୈଥିଳୀ ଓ ଡୋଗ୍ରୀ ଭାଡା ଅଷମ ତଫସିଲର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ହେଲା ।

ବହୁ ଦିନର ଦାବି ପରେ ସାନ୍ତାଳୀ ଭାଷା ସାନ୍ଦିଧାନିକ ସ୍ୱୀକୃତି ଲାଭ କଲା ।

ସାନ୍ତାଳୀ ଭାଷାକୁ ସାୟିଧାନିକ ସ୍ୱାକୃତି ଦେବା ପାଇଁ ବିଭିନ୍ନ ଆଦିବାସୀ ସଂଗଠନ ସମେତ କେତେକ ରାଜନୈତିକ ଦଳ ଆନ୍ଦୋଳନ କରି ଆସିଥିଲେ । ଫଳରେ ପୟିମ ବଙ୍ଗ ସରକାର ଏହାକୁ ସର୍ବାଗ୍ରେ ସ୍ୱାକୃତି ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ ।

ଓଡ଼ିଶା, ବିହାର, ଛତିଶଗଡ଼, ଝାଡଖଣ୍ଡ ତଥା ପଣିମ ବଙ୍ଗରେ ସାନ୍ତାଳୀ ଭାଷାର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦେଖିବାକ ମିଳେ ।

ସାନ୍ତାଳୀ ଭାଷା ସହିଧାନିକ ସ୍ୱାକୃତି ହାସଲ କରିବାରୁ ଅବହେଳିତ ଆଦିବାସୀ ସମାଜ ଉପକୃତ ହେବାର ଆଶା କରାଯାଏ ।

# କଳାହାଣ୍ଡି ଅଞ୍ଚଳରେ ଚଇତପରବ ଓ ଧଙ୍ଗରା ଧାଙ୍ଗିରୀ ନାଚ ଗୀତ

ଆଦିବାସୀମାନେ ଯେଉଁଠି, ଚଇତପରବ ସେଇଠି । ଚଇତପରବ ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କର ମୁଖ୍ୟ ପରବ ।

କେବଳ କୋରାପୁଟ କି ମନ୍ଦୂରଭଞ୍ଜ ଅଞ୍ଚଳ ନୁହେଁ, କଳାହାଭି ଅଞ୍ଚଳରେ ବି ଚଇତ ପରବକ୍ର ଅତି ଆଡନ୍ଦର ସହକାରେ ପାଳନ କରାଯାଏ ।

ଚଇତ ପରବ ଆସିଲେ କଳାହାଣ୍ଡି ଅଞ୍ଚଳର ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କ ମନ ପୂଲକିତ ହୋଇ ଉଠେ । ଏ ଅଞ୍ଚଳରେ ରହୁଥିବା ପରଜା, ଉତରା, ଗଣ୍ଡ ଜାତିର ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଚଇତ ପରବକୁ ଆକଣ୍ଡ ଉପରୋଗ କରନ୍ତି । ଚଇତ ପରବରେ ସେମାନେ ଏକାଠି ହୋଇ ମନ୍ଦରରି ନାଚନ୍ତି, ମନ୍ତରି ଗାଆନ୍ତି ଓ ମନ୍ତରି ପ୍ରେମ କରନ୍ତି । ବସନ୍ତ ଉତୁର ବାସନ୍ତି ଛିଟା ସେ ସମୟଙ୍କ ମୁହଁରେ, ଦେହରେ ଓ ମନ୍ତର ନେସିହୋଇ ଥାଏ । ନାଚୀଗୀତ କରିଆରେ ସେମାନେ ପରସ୍ପରକୁ ଚିହ୍ନିତ୍ତି, ଜାଣନ୍ତି, ବୁଝନ୍ତି ଓ ଭଲପାଇ ବସନ୍ତି ।

ଆଦିବାସୀମାନେ ସାଧାରଣତଃ ଚାଷ କରି ଓ ବଣରୁ ଫଳମୂଳ ଓ ଶିକାର ସଂଗ୍ରହ କରି ପେଟ ପୋଷନ୍ତି । ଅକ୍ଷୟ ତୃତୀୟାଠାରୁ ପଉପ ପୂନେଇ ଯାଏ ଏମାନେ ଚାଷରେ ଲାଗି ଥାଆନ୍ତି । ଅମଳ ସରିଲେ ଏମାନଙ୍କର ବିଶ୍ରାମର ଦିନ ଆସେ । ତାପରେ ବଣର ଫଳମୂଳ ସଂଗ୍ରହ ଓ ଶିକାରରେ ଦିନ କଟିଯାଏ ।

ଚଇତପରବକୁ ଆଦିବାସୀମାନେ ମଉଜମନଲିସ୍, ଖିଆପିଆ, ନାଚଗୀତ, ପ୍ରେମ ଓ ଶିକାର ପରବ ରୂପେ ପାଳିଥାନ୍ତି ।

'ଦିସାରୀ' ଯୋଗ ଦେଖି ଚଇତ ପରବର ଦିନବାର ଠିକ୍ କରେ । 'ଦେବୀଗୁଡ଼ି' ବା 'ସେମେଲଗୁଡି'ରେ ଚଇତପରବ ଆରମ୍ଭ ହୁଏ । ଦେବୀଗୁଡି ପାଖରେ ଗାଁର ପିଲାଠାରୁ

ବୁଡ଼ା ଯାଏ ସଭିଏ ଏକାଠି ହୁଅଡି । ଗ୍ରାମଦେବତାଙ୍କ ପାଖରେ ପାରା, କୁକୁଡା, ଛେଳି, ମେୟା ଆଦି ପଶୁପଷା ବଳି ପଡ଼ିତ । ସେମାନଙ୍କ ମାଂସରେ ଭୋଳିଭାତ ହୁଏ । ପୂଚୁର ମଦ ବି ଖିଆଯାଏ । ରାତିସାରା ନାଚଗାତ ଚାଲେ । ପଉଦିନ ପୁରୁଷମାନେ



ଧନୁଶର, ତାଙ୍ଗିଆ, ବର୍ଚ୍ଛା ଧରି ଶିକାର ପାଇଁ ଯାଆନ୍ତି । ଶିକାର କରି ଫେରି ଆସିଲେ, ସୀ ଲୋକମାନେ ଦେବୀଗୁଡି ପାଖରେ ସେମାନଙ୍କୁ ବନ୍ଦାଇ ଥାନ୍ତି । ଶିକାର ମାଂସ ରନ୍ଧା ହୁଏ । ଖିଆପିଆ ସରିଲେ ଚଇତ ପରବର ନାତଗୀତ ଚାଲେ ।

ପୁରୁମ୍ପମାନେ ଡ଼ୋଲ, ମହୁରୀ, ତାସା ଓ ଡ଼ାପ ବଜାଇ ନାଚନ୍ତି ଓ ସ୍ତୀ ଲୋକମାନଙ୍କୁ ନଚାନ୍ତି ।

ଏବେ ଆଗ ପରି ଆଉ ବଣ ଜଙ୍ଗଲ ନାହିଁ । ଶିକାର ଆଉ ମିଳୁନାହିଁ । ତେବେ ବିଧିରଣା ପାଇଁ ଶିକାର ପରବ ପାଳନ କରାଯାତଛି । କିନ୍ତୁ ଚଇତ ପରବର ନାଚଗୀତ ଏବେ ମଧ୍ୟ ଚାଲିଛି । କଳାହାଣିରେ ଚଇତି ପର୍ବର ଗୀତ

କୋରାପୁଟ ସଂଳଗୁ ପୂର୍ବ କଳାହାଣି ଅଞ୍ଚଳରେ ସଉରା, ପରଜା, କନ୍ଧ, ଗଣ୍ଟ, ଭତରା ଅଦି ଆଦିବାସୀ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ଲୋକମାନେ ଚଇତି ପରବକୁ ମହାସମାରୋହରେ ପାଳନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ପରବ ଦୀର୍ଘ ଏକମାସ ଧରି ଚାଲେ ।

ସକାଳ ପହରୁ ଆଦିବାସୀ ଗାଁର ପୁରୁଷମାନେ ଧନୁଶର ଧରି ଶିକାର କରିବାକୁ ବଣକୁ ଯାଆନ୍ତି । ସେମାନେ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ଶିକାର ଧରି ଘରକୁ ଫେରିଲେ ଗାଁର ପୁରୁଷ ଓ ସୀ ଲୋକମାନେ ଶିକାର ଚାରିପଟେ ଆନନ୍ଦରେ ବୁଲି ବୁଲି ନୃତ୍ୟ କରିଥାନ୍ତି । ଏହାପରେ ଶିକାର ରନ୍ଧାଯାଇ ଦେବୀଙ୍କ ପାଖରେ ଭୋଗ ଲାଗେ । ସେହି ମାଂସ ଓ ମଦ ଖାଇ ସୀ ପୁରୁଷମାନେ ନାଚଗୀତରେ ମାତି ଯାଆନ୍ତି ।

ଚଇତ ପରବର ଗୀତ ମୁଖ୍ୟତଃ ବସନ୍ତ ଉସ୍ତବର ଗୀତ । ଏଥିରେ ଆଦିବାସୀ ସଂପ୍ରଦାୟର ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କ ଗୀତରେ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କର ପ୍ରେମ, ଉଦୁଲିଆ ଯିବା ପାଇଁ ସଂକେତ, ପରକୀୟ। ପ୍ରୀତି ପାଇଁ ଆହ୍ୱାନ ଆଦି ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଥାଏ ।

ଆସିବାସୀ ଯୁବତୀମାନଙ୍କର କ୍ଷୀଣ କୋମଳ ସ୍ୱର ସମଗ୍ର ପରିବେଶକୁ ଆମୋଦପ୍ରଦ କରିଥାଏ ।

କେବଳ ନିଜ ନିଜର ଓ ନିଜ ଗାଁର ଲୋକଙ୍କ ମନୋରଞ୍ଜନ କରିବା ବ୍ୟତୀତ ଆଗନ୍ତୁକ ଅତିଥିମାନଙ୍କ ସନ୍ତୋଷ ବିଧାନ ପାଇଁ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଗାଁର ସର୍ବସାଧାରଣ ବସା ଆଗରେ ଗୀତ ଗାଇ ନାଚିବାର ପରମ୍ପରା କେବଳ ଆଦିବାସୀ ସମାଜରେ ହିଁ ଅଛି ।

ଚଇତ ପରବ ଗୀତରେ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ଦେବୀବନ୍ଦନା କରାହୁଏ । ଏହାପରେ ପ୍ରେମ, ବିବାହର ଗୀତ ବୋଲାହୁଏ ।

ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗୀତର ପ୍ରତିଯୋଗିତା ବି ହୁଏ । ଏହା ଉକ୍ତି ପ୍ରତ୍ୟୁକ୍ତି (ପଚରା ଉତୁରା) ମୂଳକ ଗୀତ । ଯିଏ ଯାହାକୁ ହରାଏ, ହାର ମାନି ଥିବା ପୁଅ ବା ଝିଅକୁ ବିବାହ କରେ । ଏ ପ୍ରକାର ଗୀତରେ ସଂକେତ ଧର୍ମୀ ସଂଳାପ ଦେଖାଯାଏ ।

ଏଥିରେ ସ୍ଥାନୀୟ ନିଶାଣ, ମନୁରୀ, ତାସା, ଡ଼ାବ, ଡୁଙ୍ଗଡୁଙ୍ଗା ଆଦି ବାଦ୍ୟ ବଳାନୁଏ । ଯୁବତୀମାନେ ଅର୍ଦ୍ଧ ବୃତ୍ତାକାର ହୋଇ ନାଚନ୍ତି ।

େ ରୀତର ଆରୟରେ 'ମଲିରେ', 'ଉସରେ' ଆଦି ସୟୋଧନ ସୂଚକ ପଦ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥାଏ ।

ବାଦ୍ୟରେ ପ୍ରଥମେ ଦେବୀ ବନ୍ଦନା ପାର ବାଜିଲେ, ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଗାଆନ୍ତି-ମଲିରେ, ନୟ ମହାମାଈ, ଜୟ ମାଁ କାଲିକା

ଜୟ ମାଏ ଦବେଶରି

ମୁଇଁ ତୋର ନାମ ଧରି, ଗୀତ ମୁଁ ରାଢଛି

ମାଟିକୁ ଶରନ କରି । ଇତ୍ୟାଦି ।

ଦେବୀବନ୍ଦନା ପରେ "ଡାଲମୂଲ୍ ଗୀତ" ବା ଜନ ଜୀବନର ଗୀତ ବୋଲାହୁଏ ।

"ଦେବୀର ବନ୍ଦନା ସେତିକି ଲୋ ଥାଉ

ସେତିକି ଥାଉ କାଏଁ, ତାଲମୂଲ ଗୀତ ଯାଉ

ଡାଲମୂଲ ଗୀତ ଆରତେ କାଟୁ କାଏଁ

ଶୁନିବା ଲୋକକେ ଜଟୁଁ।

ଚଇତି ପରବ ସୁଆଦଲୋ ଭାବ

ସୁଆଦ ଭାବ କାଏଁ ଗୀତ ରସେ ନାଇଁ ପଟୁ ।

ସତ ସତ ପରା ଗୀତ ଗାଉଁ ଏବେ

ଶୁନବା ଲୋକକେ ଜର୍ଚ୍ଚ ।

ଚଇତି ପରବ ସୁଆଦ ଲୋ ଭାବ

ସୁଆଦ ଭାବ ନାଏଁ

ଗୀତ ରସେ ନାଇଁ ପଟୁ,

ଶୂନିବା ଲୋକକେ ଜଟ୍ଁ।

ଏହାପରେ ଚଇତି ପରବର ଅସଲ ଗୀତ, ଉଉର-ପ୍ରତ୍ୟୁଉର ମୂଳକ ଗୀତ ଆରୟ ହୋଇଥାଏ ।

ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ପରସ୍ପର ଦୁଇ ଦଳ ହୋଇ, ପରସ୍ପରର ଅଣ୍ଟା ଧରାଧରି ହୋଇ, ଗୋଲେଇ ବା ଅଧା ଗୋଲେଇ ହୋଇ ନାଚନ୍ତି । ଗୀତ ବୋଲାହଏ –

Source: Author, Digitized by PPRACHIN, SOA

କାଏଁ ବାଟ ଛାଡିଯିବି । ତୁଇ ବିରସ ନ କର ମୋତେ ମଲିଫୁଲ ବିରସ ନ କର ମତେ ଏତେ ଲୋକ ବଲି ନ ଜାନୁଥିଲି କାଏଁ ପୀରତରେ ତୁଲିଗଲି ।

ଯୁବତୀ:- ରସରେ, କଲିଆ ବାଦଲ ଗୁପୂଟା ଗୁପୁଟା ମେଙ୍ଗଯୋଟେ ଏନେତେନେ ମେଙ୍ଗ ପରାଲା ପରା ଫରାଲି ଦେବିଗା ଗୀତକୁଡିଆରେ ତୋର କଲିଜା ମୁଡିର ଠାନେ ।

ଯୁବକ:- ରସରେ, କାହାର ଝିଅ ଚାଲୁଛି ମଲିଫୁଲ କାହା ନନୀ ଗା ଚାଲୁଛି ଛାତି ଲୁଦୁବୁଦୁ, ଖୋସାଲୋ ଝୁଲୁଛି ଖୋସା ଝୁଲୁଛି କାଏଁ ମନେକେ ଘିତି ନେଉଛି, ଉମିରୁ ଗାହାଁଁର (ଗାଁର) ଡୁମେର ଲୋ ଚାଲୁ ତୁମର ମଟ୍ୟା ଲୋଗା ଉଚାଉଁ ଶୋଉଁଗା,

ଆମର ମତ୍ୟା ଲୋଗା ଓଜଁ ।

ଯୁବତୀ:- ମଲିରେ, ଲେଲେ ମୋର, ଦଏନିଶିରିକେ ତିନି ପତକାରେ ଛମାଣ ଲୋ ବିରି ମାନେକ କାନ୍ଦୁଲ ଟଙ୍କା ମୁଁଇଁ ଏତେ ଲୋକଠାନେ କିବଲି କହିବି ହୃଦେ ମନେ ପାଁଚି ପକା ।

ଯୁବକ:- ରସରେ, ଏସୁର ପଇସା ଚନାଲୋ ପଇସା କଉ ପିଲା ମଲା ଶିତେ କଉ ପିଲାକୁ କେନ୍ କହୁଲି ଜଟିଲା ସେ ପରା ଜଟିବି ତତେ ୟାଦେ ଲିପିଲିପା ବାରିର କେନ୍ ଲିପା କାଲି ମାଲି ଜଟିଯିବି ଆକାଶ ଚ୍ରିମ୍ଡା ପାତାଲ ଲୋ ଭେଦି ପାତାଲେ ଭେଦି କାଏଁ ଗୁଯତେ ଲଗିନ ଦେବି ତୋର ଘରର ଗିରୁହା ସେ ଶମି ନ ପାରିଲେ ହାତେ ଧରି କୋଲେ ନେବି, ତିନିନାକେ ଗୁନା ବେକଁରେ ଖରଲା, ବାହାରେ ପିନ୍ଧିକୁ ତାତ, ଅନ୍ଧାର ରାତିନେ ଆସିହ୍ନେଁ ମୁଇଁ କାଏଁ ଆସିହ୍ନେ ଲୋ ମୁଁଇଁ ଜଲଦି କପାଟ ଫେଡ ।

# କଳାହାଣ୍ଡି (ଦକ୍ଷିଣ-ପୂର୍ବ)ର ଚୈତ୍ ପର୍ବର ଗୀତ

ପର୍ବଟି ଚୈତ (ମାର୍ଚ୍ଚ) ମାସରେ ପଡ଼ୁଥିବାରୁ ଏହାର ନାମ ଚୈତ ପର୍ବ । ଉତ୍ରା, ପରକା ଓ ଗଣ୍ଡ ଜାତିର ଲୋକମାନେ ଏ ପର୍ବ ପାଳନ କରନ୍ତି । କଳାହାଣ୍ଡିର ପର୍ଦ୍ଧମାଞ୍ଚଳରେ ପାଳିତ ଏହି ପର୍ବକୁ ଚୈତ୍ର ପର୍ବ କୁହାଯାଏ । ଡକ୍ଟର ମହେନ୍ଦ୍ର କୁମାର ମିଶ୍ର କହନ୍ତି, "କଳାହାଣ୍ଡିର ଦର୍ଜିଣ-ପୂର୍ବାଞ୍ଚଳରେ ପାଳନ କରାଯାଉଥିବା 'ଚୈତ' ପର୍ବ "ଚୈତ୍ର" ପର୍ବଠାରୁ ଅଲଗା । ଚୈତ ପର୍ବ ସୁଦାର୍ଘ ଏକମାସ ଧରି ପାଳନ କରାଯାଏ । ଏଥିରେ କଙ୍ଗଲକୁ ଶିକାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଯାତ୍ରା କରିବା ଘଟଣାକୁ ସାଂକେତିକ ଭାବରେ ଦର୍ଶାଇ ଦିଆଯାଇଥାଏ । ଏଥିରେ ଗାଁର ସେମେଲ୍ମୁଡା ବା ସର୍ବସାଧାରଣ ସ୍ଥାନରେ ଆବାଳବୃଦ୍ଧବନିତା ଠୁଳ ହୋଇ ନାଚଗୀତରେ ଅଂଶଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି । ଭୋଜିଭାତ ଓ ମଦ୍ୟପାନ ଏ ପର୍ବର ଅନ୍ୟତମ ଆକର୍ଷଣ । ବିଶେଷତଃ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଏଥିରେ ଆନନ୍ଦ ସହକାରେ ଅଂଶ ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି । ସାରା ରାତି ନାଚ ଗୀତରେ ଅତିବାହିତ ହୁଏ । ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ମୁହାଁମୁହିଁ ହୋଇ ଧାତିବାହି ନାଚନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗୀତର ପ୍ରତିଯୋରିତା ମଧ୍ୟ ଚାଲେ । ଦର୍ଶକମାନେ ମଧ୍ୟ ଏଥରେ ଯୋଗ ଦେଇଥାନ୍ତି ।

ଗୀତ୍ କୁଡିଆ ଓ ଗୀତ୍ କୁଡିଆନୀ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ଧର୍ତିମାତାର ବନ୍ଦନା ଗାନ କରନ୍ତି । ତାପରେ ଦୁର୍ଗା, ସରସ୍ୱତୀ, ସାରଳା ଆଦି ଦେବୀଙ୍କର ବନ୍ଦନା ଚାଲେ । ତାପରେ ଦେବୀ ଗୀତ ବୋଲାଯାଏ । ସର୍ବଶେଷରେ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ସର୍ବସମୟରେ ନିଃସଙ୍କୋଚରେ ପ୍ରେମ ଗୀତ ବୋଲିବା ଆରୟ କରି ଦିଅନ୍ତି । ଗୀତ ପରେ ବାଦ୍ୟ ବାଜେ ଓ ନାଚ ଆରୟ ହୁଏ ।

#### ଚୈତ ପର୍ବ ଗୀତ

ଯୁବକ:- ରସରେ, ଆସ ଆସ ମୋର ଚନ୍ଧାଲୋ ଘରନୀ

ଝାଇବାକେ ଦେବିକେ ଲାଲ ମୁର୍ଗୁନୀ

ତୋ କୋଲରେ ବସିଥିବି,

ମୁଇଁ ରହି ରହି କରି ଧରାପଡିଗଲେ

କେନବାଟେ ଛାଡି ଯିବି ।

ତୁଇ ବିରସ ନକର ମୋତେ

ମଲ୍ଲାଫୁଲ, ବିରସ ନ କର ମୋତେ ।

ଯୁବତୀ:- ରସରେ,

ହାକଡାକ ଦେଲି, ଖମନାକେ ଗଲି,

ଆଖଡା (ଉଖୁଡା) ଫିକିଲି, କମଲା ତୁଲିଲି

ସାତ ସାର ଫୁଲ ମୁଡେନେ ଖୁଚିଲି

ତୁମର ଖୁଲି ଡାନେ ଗଲି,

ତମର ତମର ପରା ଯେତେ ଧଙ୍ଗରାକେ

ରେଡ଼ିନେ ଧାମସା ଦେଲି ।

ଭତ୍ରା, ପରଜା ଏବଂ ଗଣ୍ଡ ଜାତିର ଧାଙ୍ଗଡାମାନେ ଚୈତ ପର୍ବରେ ସେମାନଙ୍କର ପ୍ରେମିକା ଧାଙ୍ଗିଡୀମାନଙ୍କ ନାଚଗୀତ ପାଇଁ ଡାକି ଗୀତ ବୋଲନ୍ତି ।

"ଲେ ଲେ ରସୋଦେ, ଲେ ଲେ ରସୋଦେ,

ସାରିକେଲାନା ଦୃତ କେଲି ଆସ ହୋ.....

ଆମ୍ତା ରେଙ୍ଗସ୍। କୁଲି, ଲେଲେ ରସୋଦେ,

ଆମ୍ତା ପରଓ୍ୱା ଜୁଲି, ନାଚି ଆସହୋ".....

(ରସବତୀ ସାରି, ଆଜି ସାଥି ସଙ୍ଗେ ଖେଳିବାର ଦିନ । ତୁମେ ଖେଳିବ ଆସ । ତୁମେ ମୋର ପିଲା ଦିନର ରେଙ୍ଗସାଳୁଲି ବା ଗୁରୁଷି ଗୁରୁଷି ଖେଳିଥିବା ସାଥି । ତୁମେ ମୋର ପାରା ଯୋଡି ପରି ବାଥି । ଆସ)

ଚଇତ ପରବରେ ଆଞ୍ଚଳିକ ଓଡ଼ିଆ, ପରଳା ଭାଷାରେ ଗୀତ ବ୍ୟତୀତ ଦେଶିଆ ଗୀତ ବି ବୋଲାଯାଏ । ଏହାର ସ୍ୱର ଓ ଗାୟନ ଶୈଳୀ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର । ଏ ଗୀତ ଶ୍ରୋତାର ମନକୁ ଉଲୁସିତ କରିଥାଏ ।

### କଳାହାଣ୍ଡି ପରକାର ଚଇତ ପର୍ବ ନାଚ ଗୀତ

ଚଇତ ପରବ ବେଳେ କଳାହାଣ୍ଡି ଅଞ୍ଚଳରେ ବାସ କରୁଥିବା ପରଳା ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ନାଟଗୀତ ଅତ୍ୟନ୍ତ ମନନ୍ଧୁଆଁ ।

ପରଳା ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ଧାଙ୍କର। ଧାଙ୍କରୀ (ଦାଙ୍ଗୁଡା / ଦାଙ୍କୁଣୀ)ମାନଙ୍କର ନାଚଗୀତରେ ଚୈତ୍ର ମାସର ପ୍ରକୃତି ବର୍ତ୍ତନା ସହିତ ଧଙ୍କର। ଧାଙ୍କରୀକୁ ବିବାହ କରିବା ପାଇଁ ଆହ୍ୱାନ, ଧାଙ୍କରୀମାନଙ୍କୁ ଚିକଲ କରିବା ବିଷୟ ଥାଏ । ଧାଙ୍କରୀମାନଙ୍କ ସମବେତ ପ୍ରେମ ସଙ୍ଗୀତ, ଧାଙ୍କରାମାନଙ୍କୁ ଧାଙ୍ଗିରୀମାନଙ୍କର ପ୍ରେମ ନିମନ୍ତଣ, ଧାଙ୍କରୀର ଧାଙ୍କରୀକୁ ଖେଳିବା ପାଇଁ ସଙ୍କେତଧର୍ମୀ ନିମନ୍ତଣ ଆଦି ଚଇତି ପରବ ଗୀତରେ ରୂପ ପାଇଥାଏ । ଏ ଗୀତ ଚଇତି ପରବର ଚନ୍ଦ୍ର ବିଧୌତ ରଳନୀରେ ଜୀବନକୁ ମତୁଆଲା କରେ ।

ଧାଙ୍ଗରୀମାନେ ସମୱେ ବନ ଫୁଲରେ ସଜିତା ହୋଇ, ରୂପା ପିତଳ ଅଳଙ୍କାର ପିଦ୍ଧି, ନୂଆ ଶାଢ଼ୀ ପିହି ନାଚିବାକୁ ଆସିଥାନ୍ତି ।

ଗୀତ ଆରୟରେ ଗୁରୁବନ୍ଦନା ଓ ଧରନୀ ମାତା (ଦାରୁଣୀ) ବନ୍ଦନା କରି ସବୁ ଧାଙ୍କରୀ ସୁର ଲୟାଇ ଗାଆନ୍ତି -

"ଏ ଚଇତ ମାସୋ ଦିନୁର ତୋ, ସେଲିରେଇଏ ।

ଏ ବେଶାକ୍ ମାସ ଦିନୁନା, ଯେଲିରେଇଏ ।

ଏ ଗୁରୁ ବନ୍ଦା ୟେନ୍ଦନାକା, ସେଲିରେଇଏ ।

ଏ ଜତନ ବନ୍ଦା ୟେନ୍ଦନାକା, ସେଲିରେଇଏ ।

ଏ ଦାରୁଣୀ ବନ୍ଦା ୟେନ୍ଦନାକା, ଯେଲିରେଇଏ ।

ଏ ଦାରମ ବନ୍ଦା ୟେନ୍ଦନାକା, ଯେଲିରେଇଏ ।

ଏ ଲକେ ସଜନ୍ କିତନାକା, ଯେଲିରେଇଏ ।

ଏ ଲକେ ଦରମୁ କିତନାକା, ଯେଲିରେଇଏ ।

ଧରନୀ ଓ ଧରମ ଦେବତା ବନ୍ଦନା ପରେ ପ୍ରେମ ସଙ୍ଗୀତର ସୁଅ ନ୍ଧୁଟେ । ଧାଙ୍କର। ଧାଙ୍କରୀକୁ ଚଇତ ପରବବେଳେ ନାଚଗୀତ କରିବାକୁ ଆହାନ ଜଣାଇ ଗାଏ -

ଲେଲେ ରସଡ଼େ, ଲେଲେ ରସଡ଼େ

ସାରି କେଲାଣା ଦୁପ କେଲିଆସ ହୋ ।

ଆମତା ରେଙ୍ଗସାଳୁଲି ଲେଲେ ରସତେ

ଓାମୁଡ଼। ପାରଡ୍ୱାଳୁଲି ଆରେ ଆସ ହୋ

(ହେ ମୋର ରସବତୀସାରି, ଆଜି ସାଥି ସଙ୍ଗୀତ ସଙ୍ଗେ ଖେଳିବାର ଦିନ । ତୂମେ ଖେଳି ଆସ । ତୁମେ ମୋର ପିଲାଦିନର ରେଙ୍ଗସା କୁଲି ବା ଗୁରୁଣ୍ଡି ଗୁରୁଣ୍ଡି ଖେଳିଥିବା ସାଥି । ତୁମେ ମୋର ପାରାଯୋଡି ପରି ସାଥି । ଆସ ଖେଳିବା) ଧାଙ୍କରାର ଆତ୍ସାନକୁ ନ ଶୁଣିଲେ ସେ ବ୍ୟଙ୍ଗ କରି ଧାଙ୍କରୀକୁ କହେ -"କାଲାହାଁତିର ମିରିଜି ଗୁଣା

ହେଣ୍ଡରୋଡ଼ାକେ ଦାତ୍ରା କଣା ।"

(କଳାହାଦ୍ରିର ଲାଲ ମରିଚର ଗୁଣ୍ଡ ଧାଣରେୀମାନଙ୍କ ଦେହରେ ବୋଳିଦିଅ । ସେମାନେ ଛଟପଟ ହେବେ । ମଳାହେବ ।)

ଧାଙ୍ଗରୀମାନେ ନିଜ ମନ ପସନ୍ଦର ଧାଙ୍ଗରା ଦେଇଥିବା ଉପହାର ଫୁଲକୁ ଖୋସାରେ ଖୋସି, ସମବେତ କଣ୍ଠରେ ଗାଆନ୍ତି –

"ଲେ ଲେ ବନ୍ଦରରେ,

ଦାଙ୍ଗଣା ଦିଲା ପୁଲ ପିନ୍ଧା କେତେ ସୁନ୍ଦରରେ

ଏନେରେ ରଙ୍ଗ ରସି ଏଲୋ, ଲେଲେ ବନ୍ଦରରେ i"

ଧାଙ୍ଗରୀ ତାର ପ୍ରିୟ ଧାଙ୍ଗରାକୁ ତା' ଖୋସାରେ ଫୁଲ ଖୋସି ଦେବା ପାଇଁ, ହାତରେ ବୃତି ପିନ୍ଧାଇ ଦେବା ପାଇଁ ଓ ମୁଣ୍ଡରେ ରିବ୍ନ ଫିତା ଲଗାଇ ଦେବା ପାଇଁ ଆମନ୍ତଶ କରେ । ପୁରୁଷର ପ୍ରଶଂସା ବିନା ନାରୀର ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟ ମୂଲ୍ୟହୀନ । ତେଶୁ ଧାଙ୍ଗରୀମାନେ ଧାଙ୍ଗରାମାନଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଗାଆନ୍ତି –

"ଆଲୋ ଦାଙ୍ଗୁଣାରି, ଫୁଲ ଗୁତି ଦିଅଉ,

ଆତେ ସାନ ସରି, ମୃତେଁ ରିବିଣ ପିତାଉ,

ଆଲୋ ଦାଙ୍ଗୁଣାରି, ଫୁଲ ଖୁଚି ଦିଅଉ ।"

ଧାଙ୍କରା ତାର ଇପ୍ସିଡ ଧାଙ୍କରାକୁ ଘାଟି ତଳର କାନ୍ଦୁଲ ଗୁଛାକୁ ନିମନ୍ତଣ କରିଗାଏ -"ଲେଲେ ରସ, ଲେଲେ ରସ,

ଗାଟିତଲେ କାନ୍ଦ୍ରଲ ଗ୍ରଚା ଖେଲି ଆସ ।"

ଧାଙ୍ଗରା ତାର ତୁଙ୍ଗତୁଙ୍ଗା ବାଦ୍ୟ ଧରି ତାର ପ୍ରିୟ ଧାଙ୍ଗରୀର ହୃଦୟକୁ କିଣିବା ପାଇଁ ପ୍ରୟାସ କରେ । ମନ ମାରି ବସିଥିବା ଧାଙ୍ଗରୀକୁ କହେ, ଏମିତି ବସିନ୍ଧୁ କାହିଁକି ? ମୋ ସଙ୍ଗେ କଥା କହୁନୁ କାହିଁକି ? ଧାଙ୍ଗରୀମାନେ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରିୟ ଧାଙ୍ଗରାମାନଙ୍କ ପାଖରେ ଆତ୍ରସମର୍ପଣ କରି ସମବେତ କଣ୍ଡରେ ଗାଆନ୍ତି –

"ତର ଲାଗିରେ ସରିଆ, ତର ଲାଗିରେ ହରିଆ, ତର ଲାଗିରେ ସରିଆ, ଯଉଁ କାଏଁ ମୋର ପରାଣ, ଯଉ କାଏଁ ମୋର ଜୀବନ ଯଉ -

ତମରି ତଖେ, ତମରି ଦୁଖେ ପାନ କାଇବାରୁ

ତ୍ମରି ଲାଗି ସରବ ନାଶ ଯାଏ ପରାନ- ୨

ଲୋରି ଲୋରି, ଲୋରି ଲୋରି

ହିମାତୁରେ - ଲିମାତୁରେ ଗୁବୁ ଗୁବୁ ଜିଲି - ଗୁବୁ ଗୁବୁ।"

# ଚଇତ ପରବରେ କଳାହାଣ୍ଡିର ଗୀତ୍ କୁଡିଆ ଓ ଗୀତ୍ କୁଡିଏନ୍

କଳାହାଣ୍ଡି ଅଞ୍ଚଳର ଚଇତପରବ ନାଚରେ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଭାଗ ନିଅନ୍ତି । ଏ ନାଚ ସେମିତି ମନ ମତାଣିଆ, ଗୀତ ସେହିପରି ଭାବ ବ୍ୟଞ୍ଜକ ଓ କାମ ଢଦ୍ଦୀପକ । ଗୀତ ଗାଉଥିବା ଯୁବକ (ଧଙ୍ଗରା)କୁ 'ଗୀତ କୁଡିଆ' ଓ ଯୁବତୀ (ଧାଙ୍ଗରୀ) କୁ 'ଗୀତ କୁଡିଏନ୍' କୁହାଯାଏ । ରାତିସାରା ଏମାନେ ମଦ ଖାଇ, ନାଚି, ମାତି ଓ ଗୀତଗାଇ କଟାଇ ଦିଅନ୍ତି ।

ଧଙ୍ଗର। ଧାଙ୍ଗରୀ ଗୀତ ଗାଇ ଗାଇ କବାବ ସୁଆଲ ହୁଅନ୍ତି । ଧଙ୍ଗରାର ପଦେକୁ ଧାଙ୍ଗରୀର ପଦେ । ଧାଙ୍ଗରାର ଗୀତକୁ କାଟି ଧାଙ୍ଗରୀ ଗାଏ । କେହି କାହା ପାଖରେ ହାର ମାନିବାକୁ ନାରାଜ ।

ଏଇ ଗୀତରେ ଧାଙ୍ଗରା ଧାଙ୍ଗରୀ ପାଖରେ ପ୍ରେମ ନିବଦେନ କରେ । ଉଦଳିଆ ପକାଇବା ପାଇଁ ଇସାରା ଦିଏ/ ଘରଣୀ ହେବାକୁ ଅନୁରୋଧ କରେ । ଧାଙ୍ଗରୀ ପ୍ରେମ କରିବା ପାଇଁ ସର୍ତ୍ତ ବାଢ଼େ/ ଘରଣୀ ହୋଇ ରହିବା ପାଇଁ ଇସାରା ଦିଏ ।

ଚଇତି ପରବ ଗୀତ ଆରମ୍ଭ ହୁଏ ଦେବଦେବୀ ବନ୍ଦନାରୁ । ତାପରେ ପ୍ରେମ ଗୀତର ସୁଅ ହୁଟେ । ନାଚ, ଗୀତ, ବାଦ୍ୟ ବାଜଣା ସବୁ ଏକ ସଙ୍ଗରେ ଏକା ଡ଼ଙ୍ଗରେ ଚାଲିଥାଏ । କେତେବେଳେ ଧାଙ୍ଗରା ଧାଙ୍ଗରୀମାନେ ପରସ୍ପରର ହାତ ଧରାଧରି ହୋଇ ନାଚନ୍ତିତ କେତେବେଳେ ଅଣ୍ଟା ଧରାଧରି ହୋଇ ନାଚନ୍ତି ।

ନାଚ ଆରୟରେ ଦେବୀ ବନ୍ଦନା ବା ମାଲଶିରୀ ବାଜା ବାଜିଥାଏ । 'ଗୀତ କୁଡିଆ"ଗୀତ ଆରୟକରିଗାଏ :-

> "କୟ ମହାମାୟୀ କୟମାଁ କାଲିକା କୟ ମାୟେ ଦନ୍ତେଶ୍ୱରୀ ମୁଇଁ ତୋର ନାମ ଧରି ଗୀତ ସେ ଗାଉଛେଁ ମାଟିକୁ ଶରନ କରି । ୁମୁଇଁ ଦେବୀର ଆସନେ ବେଞ୍ଚୁଛେ ଲୋ ଲିଆ ବେଂବୁଛେଁ ଲିଆ କାଏଁ ଫିଟିଗଲେ କହିଦିଆ ।

ଗୀତ ଆରୟରେ ସରସ୍ୱତୀ କଣ୍ଠରେ ବସି ଗୀତ ପଦମାନ କହିଦେବେ ବୋଲି ପ୍ରାର୍ଥୀନା କରାଯାଇ ଗୀତ ବୋଲାଯାଏ । ସବୁ ଗୀତ କୁଡିଆକୁ ଦୂରାଇବୀ, ପଙ୍ଗନିଆ ଯେପରି 'ପାଙ୍ଗି' ପାରିବ ନାହିଁ ସେଥିପାଇଁ ରକ୍ଷା କରିବା କାମନା କରି ଗୀତମାନ ବୋଲାଯାଇଥାଏ । ଏହାପରେ 'ଡାଲ ପତିରିଆ' ବା ଡାଲମୁଲ ଗୀତ ବୋଲାଯାଏ । ଗୀତ କୁଡିଆ ଗାଏ:-"ଦେବୀର ବନ୍ଦନା ସେତିକି ଥାଉ ଲୋ

ୀର ବନ୍ଦନୀ ବସତକ ଯାଉ କଲା ସେତିକି ଥାଉ କାଏଁ

ତାଲମୂଲ ଗୀତ ଗାଉ

ଡାଲମୂଳ ଗୀତ ଅରଟେ କାଟୁ "କାଏଁ"

ଶୁନିବା ଲୋକକୁ ଜଟୁ

ଚଇତ ପରବ ସୁଆଦ ଲୋ ଭାବ

ସୁଆଦ ଭାବ କାଏଁ

ଗୀତ ରସେ ନାଇଁ ପଟ୍ର ।

ଏହାପରେ 'ଡାଲମୂଲ' ଗୀତର ପ୍ରତିଯୋଗିତା ଚାଲେ ।

ଡାଲମୂଲ ଗୀତରେ ଅନ୍ୟ ଗୀତ କୁଡିଆକୁ ଦୂରାଇଦେବା ଓ ଶୁଣୁଥିବା, ଦେଖୁଥିବା ଲୋକଙ୍କୁ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ କରାଇଦେବା ଚେଷ୍ଟା ନିହିତ ଥାଏ ।

ଏହାପରେ ପରେ ଆରୟ ହୋଇଯାଏ ଚଇତ ପରବର ସୁଆଦିଆ ନାଚଗୀତ । ଧାଙ୍କରା ଧାଙ୍କିରୀମାନେ ଚଇତ ପରବର ପ୍ରେମ ଓ ପ୍ରଶୟ ବୋଳା ଗୀତ ଗାଆନ୍ତି । ଗୀତ ଗାଇ ଜଣେ ଅନ୍ୟକୂ ମୋହିତ କରିବା ପାଇଁ ଚେଷ୍ଟା କରିଥାନ୍ତି । ଗୀତ କୁଡିଆ ଗୀତର କବାବ ଦିଏ ଗୀତ କୁଡିଏନ୍ ।

ଯୁବକ:- ରସରେ.....

ଆସ ଆସ ମୋର ଚମ୍ପାଲୋ ଘରନୀ ଖାଇବା କେ ଦେବି କାଏଁ ଲାଲ ମୁର୍ଗୁନୀ ତୋ କୋଲରେ ବସିଥିବି ମୁଇଁ ରହି ରହି କରି ମାୟା ମୁରଗ ହେଲେ କାଏଁ କେନ୍ ବାଟେ ଛାଡିଯିବି । ତୁଇ ବିରସ ନ କର ମୋତେ ମଲ୍ଲୀପୁର ବିରସ ନ କର ମୋତେ ଏତେଲୋକ ବଲି ନ ଜାନୁଥିଲି କାଏଁ ଘଇତା କରିବ୍ ମୋତେ । ଯୁବତୀ:- ରସରେ......

କଲିଆ ବାଦଲ ଗୁପଟା ଗୁପଟା ମେଘ ଘୋଟେ ଏନେତେନେ

ମେଘ ଫରାଇଲା ପରା ଫରାଲି ଦେବିଗା

ଗୀତ କୁଡିଆରେ, ତୋର କଲିଜା ମୁଡିର ଠାନେ ।

(ଅର୍ଥ ହେଲା, କଳାବାଦଲ ଗୋଟା ଗୋଟା ହୋଇଛି ।

ମେଘ ଏଠି ସେଠି ବିଖଣ୍ଡିତ । ଘଇତା କରିବାକ୍ କହୁଛୁ ।

ମେଘ ପରି ତୋର କଲିକାକୁ ଖଣ୍ଡ ଖଣ୍ଡ କରିଦେବି ଜାଣିଥା ।)

ଧାଙ୍ଗରା- ମଲିରେ, ଘର ବନାଇଲୁ ପାଞ୍ଚ ପଟିଆ

ଘରକେ ସମିଲା ଯୋରା ମଠିଆ

ବାହାକେ ଶମିଲା ତାଡ

ନୂଆ ନୂଆ ତତେ କରିବି ଲାଡଗା ପହେ ରଙ୍ଗାଇବି ହାଡ ।

ହାକ ଡାକ ଦେଲି

ଖମନକେ ଗଲି

ଅଖଡା ପିକିଲି

କମଲା ତୁଲିଲି

ସାତସରା ଫୁଲ, ମୁଡନେ ଖୁଚିଲି

ତୁମର ଖୁଲି ଦାଁତେ ଗଲି,

ତ୍ରମର ତ୍ରମର ପରା ଯେତେ ଧଙ୍ଗରାକେ

ରେଡିକେ ଧମସା ବେଲି ।

(ଖମନ- ବଣ, ରେଡି-ଗୋଇଠି, ଧମସା - ଗୋଇଠା ମାଡ)

ଧଙ୍ଗରା:- ମଲିରେ

କାହାର ଝିଅ ଚାଲୁଛି ମଲିଫୁଲ

କାହାର ନନୀ ଗାଁ ବୁଲୁଛି ।

ହାତି ଲୁଡୁ ଲୁଡୁ ଖସା ଲୋ ଝଲଚି

ଖୁସା ଝୁଲୁଛି କାଏଁ

ମନ୍ତେ ଘିଟି ନଉଛି ।

ଉମର ଗାଁର ଡୁମେର ଲୋ ଚାଲୁ

ତୁମର ମତ୍ୟାଲଗା ଉଚ୍ଛାଇ ଶୁଇବା ।

ମୋର ମତ୍ୟା ଲୁଗା ଗୁଡାଇ ହେବା ।

(ଅର୍ଥ ହେଲା - କାହାର ଝିଅ କାହାର ନନୀ ଚାଲୁଚି ? ତାର ମାଂସଳ ହାତି ଥରି ଥରି ଯାଉଛି । ତାର ଲୟା ଖୋସା ବି ଝୁଲୁଛି । ମୋ ମନ ଟାଣି ହୋଇଯାଉଛି ।

ଉମର ଗାଁର ତିମରି ଫଳ ପରି ସୁନ୍ଦର ଦେଖା ଯାଉଛୁ । ତୋର ମାଟିଆ ରଙ୍ଗର ଶାଢ଼ୀ ଭୂଇଁରେ ପକାଇ ଆମେ ଦୁହେଁ ଶୋଇବା । ମୋର ମାଟିଆ ଲୁଗା ଘୋଡାଇ ହେବା ।)

ଧାଙ୍କରୀ:- ମଲିରେ......

ଲେ ଲେ ଲେ ଲେ ମୋର

ଦଏନି ଶିରିକାଏଁ

ତିନିଟଙ୍କାରେ ଛମାଣ ଲୋ ବିରି

ମାନେକ କାନ୍ଦ୍ରଲ ଟଙ୍କା

ମୁଇଁ ଏତେ ଲୋକଠାନେ କିବଲି କହିମି

ହୂରଦେ ମନେ ପାଁଚିପକା ।

(ଅର୍ଥ ହେଲା - ମଲ୍ଲିରେ, ମୋର ବିନତି ଶୁଣ । ତିନି ଟଙ୍କାରେ ଛ'ମାଣ ବିରି । କାନ୍ଦୁଲ ମାଣ ଟଙ୍କାଏ ହେଲା । ତୁ ଯେଉଁ ପ୍ରଶ୍ନ କଲୁ, ଏତେ ଲୋକରେ ତାର ଉତ୍ତର ଦେଇହେବ କି ? ତୁ ନିଜେ ତୋ ମନରେ ବିଚାର କର ।)

ଏହାପରେ ଧଙ୍ଗର। ଗୀତ ବୋଲି କହେ, ମୁଁ ଯେମିତି ହେଲେ ବି ତୋତେ ବିବାହ ନକରି ଛାଡ଼ୁ ନାହିଁ । କାଉକୁ କୋଇଲି ଠକିଲା ପରି ତୋତେ ଠକି ନେବି । ମନ ଥିଲେ କଣେ ଆକାଶରେ ଆଉ ଜଣେ ପାତାଳରେ ଥିଲେ ବି ମିଶନ୍ତି ।

ପ୍ରେମାତ୍ରର ରସିକ ଧଙ୍ଗରା ତାର ରସିକା ନାୟିକାକୁ ଗୀତରେ କହେ :-

ଧଙ୍ଗରା:- ରସରେ

ଏ ସ୍ୱର ପଇସା ଚନାଲୋ ପଇସା

କଉପିଲା ମଲା ଶୀତେ

କଉ ପିଲାକୁ କାଏଁ କହୁଲି ଜଟିଲା

ସେ ପରା ଜଟିବ ତତେ ।

ୟାଡ଼େ ଲିପିଲିପା ବାରିର୍କେଁ ଲିପା

କାଲିମାଲି ଜଟି ଯିବ, ଆକାଶ କୁମୁଡା ପାତାଳ ଲୋ ଭେଦ ଗୁପତେ ଲଗିନ ଦେବି ତୋର ଘରର ଗିରୁୟା ସେ ଗମି ନପାରିଲେ ହାତେ ଧରି କୋଲେ ନେବି ।

ଇଏ ହେଲା ଚଇତ ପରବ ଗୀତର ନମୂନା । ଏହାର ପଟାନ୍ତର ନାହିଁ । ଗାଇବା ଓ ଶୁଣିବା ଲୋକ ଏଥିରେ ମୋହିତ ହୁଅନ୍ତି । ଏହିପରି ଗୀତ, ଏହିପରି ନାଚ ପାଇଁ ଚଇତି ପରବ୍ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ।



## ରାୟଗଡା ଜିଲ୍ଲାର କାଶୀପୁରରେ ଚଇତ୍ ପରବ୍

ଅବିଭକ୍ତ କୋରାପୁଟ ଓ ଆଜିର ରାୟଗଡା ଜିଲ୍ଲାର ଅନୁନୃତ ଅଞ୍ଚଳ କାଶୀପୁରରେ ବହୁ ସଂଖ୍ୟାରେ ଆଦିମ ଅଧିବାସୀମାନେ ବାସ କରନ୍ତି । ଏମାନେ ଏମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପାଳିତ ବିଭିନ୍ନ ପର୍ବ ପର୍ବାଣି ମଧ୍ୟରୁ ଚଇତ୍ ପରବ୍ ବା ଚୈତ ପର୍ବକୁ ଶ୍ରେଷ ପର୍ବର ମାନ୍ୟତା ଦେଇଥାନ୍ତି ।

ଚଇତ୍ ପରବ୍ ଆସିବା ଦୁଇ ତିନିମାସ ଆଗରୁ ଏଠାକାର ବାସିନ୍ଦାମାନେ ଭୋକ ଉପାସରେ ଥାଇ ମଧ୍ୟ ଚଇତ୍ ପରବ୍ ପାଇଁ ଖାଦ୍ୟ ସାମଗ୍ରୀ ସଂଗ୍ରହ କରି ରଖନ୍ତି ।

ଚଇତ୍ ପରବର ଆଠ ଦିନ ଆଗରୁ ଲନ୍ଦା ବା ମାଣ୍ଡିଆରେ ପ୍ରୟୁତ ମଦ ତିଆରି କରିବା ପାଇଁ ଗାଁର ମୁଖିଆମାନେ ନିଷ୍ପୃତ୍ତି ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି । ଚଇତ୍ ପରବର ଦିନ-ବାର-ନକ୍ଷତ୍ର ମଧ୍ୟ ସ୍ଥିର କରାହୁଏ ।

ଲନ୍ଦାକୁ କାଶୀପୁର ଅଞ୍ଚଳରେ ହାଡିଆ ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି । ଏହି ଲନ୍ଦାର ପୂରା ଦା<mark>ୟିତ୍ୱ</mark> ୱୀଲୋକମାନେ ଗ୍ରହଣ କରନ୍ତି ।

ଲୋକେ ଉତ୍ଫୁଲୁ ଚିଉରେ ଚଇତକୁ ଅପେକ୍ଷା କରିଥିବା ବେଳେ ଚଇତି ପରବ୍ ଆସି ହାବ୍ଡି ଯାଏ ।

ପରବର ଆରୟ ଦିନ ଗାଁର ସମୟ ସୁବକ ଯୁବତୀ ମାଛ ମାରିବାକୁ ଯାଆନ୍ତି । ଦିନସାରା ମାଛ, କଙ୍କହା ମାରି ସଦ୍ଧ୍ୟା ପୂର୍ବରୁ ଘରକୁ ଫେରନ୍ତି ।

ଯୁବତୀମାନେ ସେମାନଙ୍କ ମା'ମାନଙ୍କୁ ରନ୍ଧାବଡ଼ାରେ ସାହାଯ୍ୟ କରନ୍ତି । ସଙ୍ଗୀତ-ମିଳନ

ପୁଅମାନେ କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟ ନକରି ଗୀତ ଗାଇ ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରୁଥାନ୍ତି । ଘରେ ଖାଇବା ଜିନିଷ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହେବାପରେ ନିଜର ବନ୍ଧୁମାନଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ଆଣି ଗୋଟିଏ ଥାଳିରେ ବସି ଖାଆନ୍ତି । ଏହାକ ସଙ୍ଗୀତ ମିଳନ ବା ବନ୍ଧୁମିଳନ କୁହାଯାଏ ।

ଝିଅ ପିଲାମାନେ ସେହିପରି ନିଜ ନିଜର ବାନ୍ଧବୀମାନଙ୍କୁ ଡାକି ଆଣି ନିଜ ଘରେ ଖୁଆନ୍ତି ।

ଗୃହିଣୀମାନେ ଗାଁ ସାରା ବୁଲି ବୁଲି ଆତ୍ୱୀୟ ଘରେ ଭାତ ବାୟନ୍ତି ।

୍ ଖାଇବା ପିଇବା ସରିଲେ ଆବାଳବୃଦ୍ଧବନିତା ଆମୋଦ ପ୍ରମୋଦରେ ରାତି ପୁହାଇ ଦିଅନ୍ତି । ଚଇତ ପରବ୍ର ପ୍ରଥମ ଦିନ ଖିଆପିଆ, ଆମୋଦ ପ୍ରମୋଦରେ ଅତିବାହିତ ହୁଏ । ଆୟ ନୂଆଖିଆ

ଚଇତ ପରବ୍ର ଦ୍ୱିତୀୟ ଦିନ ଗାଁର 'କାନି' (ପୁରୋହିତ) ବର୍ଷର ନୂତନ ଫଳ ଆୟ ନେଇ ଗ୍ରାମ ଦେବତାଙ୍କ ପାଖରେ ଭୋଗ ଲଗାଏ । ଏଣେ ଗାଁର ସମୟେ ଜାନିର ଫେରିବା ବାଟକୁ ଅନାଇ ରହିଥାନ୍ତି । ପୂଜାବିଧି ସାରି ସେ ଫେରିବା ପରେ ଗାଁର ଯୁବକମାନେ ଜାନିକୁ କାନ୍ଧରେ ବୋହି ନାଚି ନାଚି ଗାଁକୁ ଆଣନ୍ତି । ଏହାପରେ ଗାଁର ସମୟେ ନିକ ନିକ ଘରେ ରଷ୍ଟଦେବତାଙ୍କୁ ଆୟ ଭୋଗ ଲଗାନ୍ତି । ଭୋଗ ଗଲା ହେବା ପରେ ଯାଇ ଗାଁର ସମୟେ ବର୍ଷର ପ୍ରଥମ ଫଳ ଆୟ ଖାଇବା ଆରୟ କରବି ।

ଆୟ ସଙ୍ଗରେ କୁକୁଡ଼ା ବଳି ଦିଆଯାଇ ଇଷ ଦେବତାଙ୍କୁ ସବୃଷ୍ଟ କରାଯାଏ । ଏହି ଦିନ ଜାନି ଗ୍ରାମଦେବତା କୁହାଯାଉଥିବା ଧର୍ଡି ମାତାଙ୍କର ପୂଜା କରିଥାଏ । ଜାନି ଘରକୁ ଫେରି ଆସିଲେ ତାର ସ୍ତୀ ଜାନି ଉପରେ ହଳଦୀ ପାଣି ପଜାଏ । ଏହାପରେ ଗାଁର ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ କାଦୁଅ ଖେଳରେ ମାତି ଯାଆନ୍ତି । ଏହିଦିନ ଭାଇ ଉଉଶୀ ମଧ୍ୟରେ ଭେଦ ଭାବ ରହେ ନାହିଁ । ସମସ୍ତେ ସମସ୍ତଙ୍କ ଉପରେ କାଦୁଅ ପକାନ୍ତି । ଲନ୍ଦା (ହାଣ୍ଡିଆ) ଖାଇ ସମେନ୍ତ ବିଭୋଳ ଅବସ୍ଥାରେ ନାତୁଥାନ୍ତି । ଏହି କାରଣରୁ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କେବେ କେବେ ଗଣ୍ଡଗୋଳ ମଧ୍ୟ ଦେଖାଦିଏ । ତେବେ ନିଶା ଫାଙ୍କିଲେ ସେମାନେ ଗଣ୍ଡଗୋଳ କଥା ଭୂଲି ଯାଆନ୍ତି ।

ଚଇତ ପରବ୍ର ତୃତୀୟ ଦିନ ରାତିରେ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଦୁଇ ଦଳରେ ବିଭକ୍ତ ହୋଇ ଗୀତ ଗାଇ ଗାଇ ପାଖ ଗାଁମାନଙ୍କରେ ଘୂରି ବୁଲନ୍ତି । ସେମାନେ ପ୍ରତି ଗାଁରୁ ଧାନ, ମାଷ୍ଟିଆ, ଚାଉଳ ଇତ୍ୟାଦି ସଂଗହ କରଚ୍ଚି ।

ଯୁବତୀମାନେ ସାଇଁଲରି ଗାଆନ୍ତି-"ତୁରିଡିଲୋ ତୁରିଡି, ପାରିଡିଲୋ ପାରିଡି, ତୁରିଡି ଏୟୁଓ୍ୱା ରିୟାର,

ପାରିତି ଏୟୁଖି ରିୟାର, ଏଦି ଏନାୟୁଁ ଶିରିଟି, ଏଦି ଏନାୟଁ ସବାଟି, ଦିନା ଦିଶାରା ଶିରିଟି, ୱାରା ପୂଳାରାସବାଟି ସାଇଁ ଲରି ଲରିଲୋ ଇଲା ଲରି ଲରି ।" ଯୁବକମାନେ ଗାଆନ୍ତି – "ଆଜି ମାଣିଆଁ ତିତୁଲୋ ଆଜି ଆଜିତେ ହତାନେ, ଆକୁ କିତିସାଁ ମେରାଲୋ ଆଜି ଆଜିତେ ହତାନେ, ପାସେକା ମାଚେହେଁ ତାଞ୍ଜାମୁଁ ଆଜି ଆଜିତେ ହତାନେ ସିରେକା ମାଚେହେଁ ଜାଲାମୁ ଆଜି ଆଜିତେ ହତାନେ ନାଦା ଶରଦା ତାକିଲୋ ଆଜି ଆଜିତେ ହତାନେ ନାଦା ଓଡ଼ିତକା ତାକିଲୋ ଆଜି ଆଜିତେ ହତାନେ ନାଦା ଓଡ଼ିତକା ତାକିଲୋ ଆଜି ଆଜିତେ ହତାନେ

ଚଇତି ପରବର ଚତୂର୍ଥ ଦିବସରେ ଯୁବତୀମାନେ ବଣ କଦଳୀ ଗଛ ଆଣି ଗାଁ ମୁଖିଆ ଲୋକର ଦ୍ୱାରଦେଶରେ ଓ ଗାଁ ମୁଣ୍ଡରେ ପୋଡନ୍ତି ।

ଯୁବକମାନେ ଏହି ଚତୁର୍ଥ ଦିନ ବଣକୁ ଶିକାର କରିବାକୁ ଯାଆନ୍ତି । ଯଦି ଶିକାର କରି ଯିବାରେ ତେରି କରନ୍ତି ତାହା ହେଲେ ଯୁବତୀମାନେ ସେମାନଙ୍କ ଉପରକୁ କାଦପାଣି ଫିଙ୍ଗି ଘରୁ ବାହାର କରି ଦିଅନ୍ତି । ଏଥିରେ ଯୁବକମାନେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ପ୍ରତିବାଦ ନକରି ଶିକାର କରିଯିବାକୁ ପ୍ରୟୁତ ହୋଇ ଯାଆନ୍ତି ।

ଯୁବକମାନେ ବଣରେ ତିନିଦିନ କାଳ ବୂଲି ଶିକାର କରନ୍ତି । ଏଥିରେ ଗାଁର ସବୁ ଯୁବକ ସାମିଲ ହେବାକୁ ବାଧ୍ୟ । ସଦି କେହି ଯୋଗ ନ ଦିଏ ତାହା ହେଲେ ତାକୁ ଜୋରିମାନା ଦେବାକୁ ବାଧ୍ୟ କରାଯାଏ ।

ଚଇତି ପରବ ସପ୍ତାହ ବ୍ୟାପି ପାଳନ କରାହୁଏ । ପରବର ଶେଷ ଦିନ ଗାଁର ଯୁବତୀମାନେ ଚାଉଳ, ମାଞ୍ଜିଆ ଇତ୍ୟାଦି ନେଇ ବଣକୁ ଯାଆନ୍ତି ଓ ସେଠାରେ ଶିକାର କରୁଥିବା ଯୁବକମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଖାଦ୍ୟ ପ୍ରଷ୍ତୁତ କରନ୍ତି । ଯୁବକମାନେ ଶିକାରରୁ ଫେରି ଯୁବତୀମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଷ୍ତୁତ ଖାଦ୍ୟ ଖାଇ ଆନନ୍ଦରେ ଘରକୁ ଫେରନ୍ତି ।

ଏହିପରି ଭାବରେ କାଶୀପୁରରେ ଚଇତ୍ ପରବ୍ ଶେଷ ହୁଏ । ଏହି ପର୍ବ ଶେଷ ସଙ୍ଗରେ ବର୍ଷଶେଷ ହେଲା ବୋଲି ସ୍ଥାନୀୟ ଆଦିବାସୀମାନେ କହନ୍ତି ।

ଚଇତି ପରବ୍ର ପରଦିନ ସେମାନଙ୍କର ନୂତନ ବର୍ଷ ଆରୟ ହୁଏ । ପୁଣି ସେମାନେ ନିଜ ନିଜର ଧନ୍ଦାରେ ଲାଗି ପଡ଼ିଛ ।

ଚଇତି ପରବର ଜନୁ କଥା

କାଶୀପୁରର ପୁରୁଖା ଲୋକମାନେ କହନ୍ତି, ରାଜା ରାଜୁଡା ଅମଳରେ ରାଜାମାନେ ଆଦିବାସୀ ପ୍ରଜାନଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ନେଇ ଶିକାର କରିବାକୁ ବଣକୁ ଯାଉଥିଲେ । ପ୍ରଜାମାନଙ୍କୁ



Source: Author, Digitized by PPRACHIN, SOA

ପୁଅ ପରି ସ୍ନେହ କରୁଥିଲେ । ସେମାନେ ତିନିଦିନ ଯାଏ ବଣରେ ଶିକାର କରି ବୁଲୁଥିଲେ ଓ ଶିକାର ନେଇ ଘରକୁ ଫେରୁଥିଲେ ।

ରାଳା ଓ ପ୍ରଳାମାନେ ଫେରିବା ସମୟକୁ ରାଣୀ ଓ ସେବିକାମାନେ ଘରେ ଅପେକ୍ଷା କରି ରହୁଥିଲେ । ସେମାନେ ଫେରିବା ପରେ ବନ୍ଦାପନା କରି ଘର ଭିତରକୁ ପାଛୋଟି ଆଣୁଥିଲେ । ଏହା ପରମ୍ପରାରେ ପରିଶତ ହୋଇଥିଲା । ଏବେ ରାଳା ନାହାନ୍ତି କି ରାଳ୍ୟ ନାହିଁ । ବଣରେ ଶିକାର ମଧ୍ୟ ମିଳୁନାହିଁ । ଶିକାର ପାଇଁ ନାନା ପ୍ରକାର ସରକାରୀ କଟକଣା ଜାରି ହୋଇଛି । ତଥାପି ପୂର୍ବର ସ୍ୱତିକୁ ଅକ୍ଷୁର୍ଣ ରଖିବା ପାଇଁ ଆଦିବାସୀ ସମାଜରେ ଚଇତି ପରବ୍ ବା ଶିକାର ପର୍ବ ପାଳନ କରାହେଉଛି ।

ଚଇତି ପରବ୍କୁ ଆଦିବାସୀ ସମାଳ ଶ୍ରେଷ ପର୍ବର ମାନତ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରିଛି ।

## ଚଇତି ପର୍ବରେ ମଳିନତା

ଓଡ଼ିଶାର ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କର ଚଇଡି ପର୍ବ ବା ଶିକାର ପର୍ବ ସେମାନଙ୍କର ସବୁ ପର୍ବଠାରୁ ବଡ ପର୍ବ । ଏହି ପର୍ବ ପ୍ରାୟତଃ ଅପ୍ରେଲ ମାସର ୧୪ ତାରିଖ ବା ପଣା ସଂକ୍ରାନ୍ତି ଠାରୁ ଆରୟ ହୋଇ କୁନ୍ ମାସ ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପାଳିତ ହୁଏ । ଏହାକୁ ଅଖଣ୍ଡ ଶିକାର ପର୍ବ ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଏହି ସମୟରେ ଆଦିବାସୀ ସମ୍ପ୍ରଦାୟର ଲୋକମାନେ ସେମାନଙ୍କ ପାରମ୍ପରିକ ଅସ୍ତଶସ୍ତ ସଥା ଧନୁ, ତୀର, ଟାଙ୍ଗିଆ, ଫାର୍ସୀ, କଟୁରି, ଠେଙ୍ଗା, ବାଡି ଆଦି ଧରି କଙ୍କଲକୁ ଯାଇ ଅବାଧରେ ବନ୍ୟକନ୍ତୁ ଶିକାର କରିଥାନ୍ତି । ଏତଦ୍ୱାରା କଙ୍କଲର ବନ୍ୟକନ୍ତୁ ଓ ପକ୍ଷୀ ଆଦିଙ୍କର ବିନାଶ ଘଟେ । ଜଙ୍ଗଲ ସମ୍ପଦ ନଷ୍ଟ ହୁଏ ।

ତେଣୁ ଏହି ଅଖଷ ଶିକାରକୁ ରୋକିବା ପାଇଁ ରାଜ୍ୟ ଜଙ୍ଗଲ ବିଭାଗ ପକ୍ଷରୁ ରାଜ୍ୟର ବିଭିନ୍ନ ଜଙ୍ଗଲ, ଅଭୟାରଣ୍ୟ ଏବଂ ମୟୂରଭଞ୍ଜ, କେନ୍ଦୁଝର, କନ୍ଧମାଳ, କୋରପୁଟ, ମାଲକାନ୍,ଗିରି, ଗଜପତି ଜିଲ୍ଲାର ବିଭିନ୍ନ ଜଙ୍ଗଲ ଅଞ୍ଚଳରେ ୨୦୦୩ ମସିହାରେ ବ୍ୟାପକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ଗ୍ରହଣ କରାଯାଇଛି । ଆଦିବାସୀଙ୍କୁ ହାତରେ ଅସ୍ତଶସ୍ତ ଧରି ଜଙ୍ଗଲ ଭିତରେ ପଶିବା ପାଇଁ ବାରଣ କରାଯାଇଛି ।

ଏତଦ୍ୱାରା ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କର ଚଇତି ପର୍ବରେ ମଳିନତା ଦେଖାଦେଇଛି । ସେମାନଙ୍କ ପରମ୍ପରାରେ ବ୍ୟାଘାତ ଘଟିଛି ।

### ପରିଶିଷ୍ଟ

ଚଇତ ପରବ ଗୀତ / ଦେଶିଆ ଗୀତ, ଜୟପୁର, କୋରାପୁଟ

ଚୈତ୍ର ପର୍ବ ଆସେ ଫଗୁଣର ଭିଳା ଭିଳା ନିମନ୍ତଣ ପାଇ । ସେ ଆସେ ସନଫୁଟା ବଉଳର ମହକରେ, ପୋଡୁଚାଷ ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇଥିବା ପୋଡା ବଣଭୂଇଁର ବାସ୍ନାରେ, ନୀଳ ଆକାଶର ମାଛ କାତିଆ ମେଘର ଡେଣାରେ, ନବ ଯୁବତୀର ନାଲି ଟୁକୁଟୁକୁ କଅଁଳ ହସରେ, ନିଶ ଗଜରୁ ଥିବା ନବ ଯୁବକର ପ୍ରୀତି ପାଗଳ ମନରେ ।

ବସନ୍ତ ଆସିଲେ, ବସନ୍ତର ମିଠା ମିଠା ସ୍ୱର ଶୁଭେ । ସେ ସ୍ୱରର ପ୍ରତିଧ୍ୱନି ଲହରାଇ ଉଠେ ସାରା ଇଲାକାରେ । ସେଇ ପ୍ରତିଧ୍ୱନି ବଶରୁ ବଶ, ପାହାଡରୁ ପାହାଡ ଡ଼େଇଁ କାନେଇ ଥିବା ମଣିଷର କାନରେ ଭେଦିଯାଏ ।

ସବୁଠି ଶୁଭେ ବସନର ସ୍ର । ସବୁଠି ଶୁଭେ ବସନର ହସ ।

ଠିକ୍ ଏତିକି ବେଳେ ଆଦିବାସୀମାନେ ପାଳନ କରନ୍ତି 'ଚଇତି ପରବ'। ବସନ୍ତକ୍ ସତେ ଅବା ସ୍ୱାଗତ କରିବାକୁ ଆଦିବାସୀମାନେ ଚଇତ ପରବର ଆୟୋଜନ କରନ୍ତି । ଘରେ, ବାହାରେ, ରାୟାରେ, ବଶରେ, ପାହାତରେ ସବ୍ଠି ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ଚଇତ

ପରବର ରୂପ, ଚଇତ ପରବର ଛଟା।

ଏହି ସମୟରେ ବିଲକାମ ସରିଯାଇଥାଏ । ଆଦିବାସୀମାନେ ପୋଡୁଚାଷ ପାଇଁ ଜଙ୍ଗଳ ପୋଡାଇ ମାଟିକୁ ଫସଲ ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରିସାରିଥାନ୍ତି ।

ଏ ବେଳ ଆଦିବାସୀମାନଙ୍କର ଅବସର ବେଳ । ଏବେଳ ଗୀତ, ନାଚ ଆଉ ଶିକାର କରିବା ବେଳ । ଏ ବେଳ ମଉଳ କରିବା ବେଳ ।

ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ମନ ଉଚ୍ଚାଟରେ ଚାରିଆଡେ ଘିରି ଘିରି ହୋଇ ଘୂରି ବୁଲନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ଦେହରେ ମନରେ ସତେ ଅବା ଡେଣା ଲାଗିଥାଏ । ପାଦ ସିନା ଭୂଇଁରେ ମନ ଯାଇ ଆକାଶରେ ।

ଚଇତି ପରବର ମନ ସବୁବେଳେ ମିଳେ ନାହିଁ । ଥରେ କରଛଡା କଲେ ଗଡିଯାଏ ବରଷେ । ବରଷେ ଭିତରେ କଣ ହେବ କଣ ନାଇଁ କିଏ କାଶେ । ଆଳିକଥା କାଲିକି ନାଇଁ । ବରଷକ କଥା ପଚାରେ କିଏ ?

ଚଇତ ଡାକେ ନାଚିବାକୁ । ଚଇତ ଡାକେ ଗାଇବାକୁ । ଚଇତ ଡାକେ ମାତିବାକୁ । ଚଇତ ଡାକେ ଶିକାର କରିବାକୁ ।

କୟପୁର କୋରାପୁଟ ଅଞ୍ଚଳର ଭତ୍ରା, ରଣା, ଭୂମିଆ, ପରଳା, ସଉରା ଆଦି ବନବାସୀ ସମାଳର ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ କୟପୁର ସହର ଓ ଆଖପାଖ ଅଞ୍ଚଳରେ ସାରା ରାତି ନାଚନ୍ତି । ନାଚି ନାଚି ରାତି ପୁହାଇ ଦିଅନ୍ତି । ରାତି ପରେ ରାତି ନାଚି ଚାଲିଥାନ୍ତି । ଚଇତ ପରବ ସରିବା ଯାଏ ନାଚନ୍ତି । ମନରେ ଦେହରେ କୁନ୍ତି ନଥାଏ କି ଅବସାଦ ନଥାଏ ।

ଦଳ ଦଳ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀ ହାତ ଧରାଧରି ହୋଇ, ଖୁସି ମନରେ ଗୀତ ଗାଇଗାଇ ଚାଲନ୍ତି । ବାବୁ ଭାୟା ଯାହାକୁ ଦେଖନ୍ତି, ବାଟରେ ଅଟକାଇ ପାଉଣା ମାଗନ୍ତି । ଗାଡି ମୋଟର କିଛି ମାନନ୍ତି ନାହିଁ । ପାଉଣା ନାଁରେ କିଛି ପଇସା ବଡ଼ାଇ ଦେଲେ ସେମାନଙ୍କ ଓଠରୁ ଝିରି ଝିରି ହୋଇ ଝରି ପଡେ ହସର ଫୁଲଝରି । ଆରମ୍ଭ ହୋଇଯାଏ ଗୀତ ଆଉ ନାଚ ।

ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କର ଦେଶିଆଗୀତ ଶୁଣିଲେ, ଦେଶିଆ ନାଚ ଦେଖିଲେ ମନ ମୋହି ହୋଇଯାଏ ।

ସେମାନଙ୍କ ଗୀତ, ଚଇତି ପରବର ଗୀତ ।

ଚଇତି ପରବର ଗୀତ ଆଦି ରସାତ୍ୱକ । କୋକିଳକଣ୍ଡୀ ଆଦିବାସୀ ଯୁବତୀ ଓଠରୁ ଏ ଗୀତ ଝରଣାର ଝର ପରି ଝରି ଆସେ । ଯୁବତୀ ଗୀତ ଗାଇ ପ୍ରଶ୍ନ କଲେ, ଯୁବକ ଗୀତ ମାଧ୍ୟମରେ ଉତ୍ତର ଦିଏ । ଟଣା ଟଣା ପ୍ରଶ୍ନ । ଟଣାଟଣା ଉତ୍ତର । ପ୍ରଶ୍ନକୁ ଚୀହିଁ ଉତ୍ତର । ତୀର ହାଜିଲା ପରି ଉତ୍ତର ।

୍ୟୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଯୋଡି ଯୋଡି ହୋଇ ଗାଆନ୍ତି । ଯୋଡି ଯୋଡି ହୋଇ ଗୀତ ଗାଇ ଯୋଡି ହୋଇ ଯାଆନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ଗୀତରେ ଜୀବନ ଯୌବନର ସବୁକ ସ୍ୱପ୍ନ ବୁଣି ହୋଇଯାଏ ।

ଏ ଗୀତ ଶୁଣିଲେ ଜୀବନର ଶୋକ ସନ୍ତାପ ଭୁଲି ହୋଇଯାଏ । ମନ ଆଉ ଏକ ରାଜ୍ୟର ପଥିକ ହୁଏ । ସେ ରାଜ୍ୟରେ ଦୁଃଖ ନାହିଁ, ଗ୍ଲାନି ନାହିଁ, ଅବସାଦ ନାହିଁ । ସେ ରାଜ୍ୟ ଯୌବନର ରାଜ୍ୟ । ସେ ରାଜ୍ୟ ଆନନ୍ଦର ରାଜ୍ୟ ।

ଚଇତି ପରବର ଗୀତ ଶୁଣିଲା ବେଳେ ଶ୍ରୋତାର ଜୀବନର ଅନେକ ସ୍ୱୃତି ଆସି, ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ବନ୍ଧୁ ପରି ମନ ସଙ୍ଗେ ସାକ୍ଷାତ କରନ୍ତି । ଚୂନା ଚୂନା ସ୍ୱପ୍ନ ବୁଣି ମନକୁ ସବୁଜ କରି ଦିଅନ୍ତି ।

ଚଇତି ପରବର ଗୀତରୁ କେତେକ ପାରମ୍ପରିକ, ଆଉ କେତେକ ଯୋଡାଯୋଡି ଆଶୁ ଗୀତ । ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ପଦ ଯୋଡି ଗାଇବାରେ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଧୂରକ୍ଷର । ଏମାନଙ୍କ ଗୀତରେ ଜୀବନର ଅନୁଭୂତି ଥାଏ, ଗାଇଲା ବେଳେ ବା ନାଚିଲା ବେଳେ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନେ ଲଜା, ସଂକୋଚ, ସଂଭ୍ରମତା ଓ ଶାଳୀନତା ପରିତ୍ୟାଗ କରିଥାନ୍ତି । ମନକୁ ଯାହା ଆସିଲା ଗାଇ ଯାଆନ୍ତି, ଯାହା ଅନୁଭବ କରୁଥାନ୍ତି ଗୀତରେ କଣାଇ ଦେଇଥାନ୍ତି । ସବୁ ଆଦିବାସୀ ଗୀତ ପରି ଚଇତି ପରବର ଗୀତମାନ ଦ୍ୱିଅର୍ଥବୋଧ ଓ ସୂଚନାଦ୍କକ । ଏହାର ଗାଇବାର ଶୈଳୀ ଓ ହ୍ର ଲହରୀ ଶ୍ରୋତା ମନରେ ଭାବାନ୍ତର ସୂଷି କରିଥାଏ । ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କର ଚଇତି ପରବର ଦେଶିଆ ଗୀତ ଶୁଣି, କେବେ ସେପରି ଗୀତ ଶୁଣି ନଥିବା, ସେପରି ନାଚ ଦେଖି ନଥିବା ଆଗନ୍ତୁକ ସ୍ଥିର ନିର୍ବାକ ପାଳଟିଯାଏ । ଭାବେ, ଏମାନେ ଏମିତି କାହିଁକି ହେଉଛନ୍ତି ? ଏମାନଙ୍କୁ ଏମିତି କଲା କିଏ ? ପରେ ପରେ ସେ ଗୀତର ଅର୍ଥ ବୁଝି, ଭାବ ବୁଝି ଗୀତର ନିଶାରେ ମସ୍ଗୁଲ ହୋଇଯାଏ । କ୍ରମେ ସେ ଅନୁଭବ କରେ, ଚଇତର ଚଇତି ଗୀତ ଆଦିବାସୀ ଯୁବକ ଯୁବତୀମାନଙ୍କୁ ନିର୍ଲ୍ଲକ କରିଛି । ଚଇତ ପରବ ସେମାନଙ୍କ ମନରୁ ସବୁ ସଂଭ୍ରମତା ଛଡାଇ ନେଇଛି । ସେମାନେ ସବୁଦିନେ, ସବୁବେଳେ ସେପରି ନଥିଲେ । ଏବେ ସେମାନଙ୍କ ପାଦରେ ବସନ୍ଧ ନାଚ ହୋଇ ନାଚୁଛି । ସେମାନଙ୍କ ଓଠରେ ବାସନ୍ତିକା ଗୀତ ହୋଇ ଝରୁଛି ।

ନିମ୍ନରେ ଦିଆଯାଇଥିବା ଚଇତି ପରବ ଗୀତରୁ କିଛି ଚକ୍ରଧର ମହାପାତ୍ରଙ୍କର 'ଉତ୍କଳ ଗାଉଁଲି ଗୀତ' ଗ୍ରନ୍ଥରୁ ପରିବେଶିତ ହୋଇଛି । ଏ ଗ୍ରନ୍ଥର ମୁଖବନ୍ଧରେ ମହାପାତ୍ର ମହାଶୟ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଛନ୍ତି, "ଜୟପୁରର ସ୍ୱର୍ଗତ ମଞ୍ଜୁଘୋଷ ତ୍ରିପାଠୀ ୧୯୩୮ରେ ମୋର ପଲ୍ଲୀ ସାହିତ୍ୟ ଆଲୋଚନାରେ ମୁଗ୍ଧ ହୋଇ ତାଙ୍କର ପ୍ରକାଶିତ କେତେ ଖଣ୍ଡି ପୁଞ୍ଚକ ସହିତ ମୋତେ 'ଚଇତି ପରବ ଗୀତ' ନାମରେ ଖଣ୍ଡିଏ ପୁଞ୍ଚକ ଦାନ କରି ଲେଖିଥିଲେ, ଆପଣ ମୋର ଏ ସଂଗ୍ରହଟି ଆପଣଙ୍କ ବିଶାଳ ସଂଗ୍ରହ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ଥାନ ଦେବେ । ଏ ଗୀତ ଗଞ୍ଜାମ ମାଳ ଅଞ୍ଚଳର 'ଚୈତପର୍ବ' ବୋଲି ବାସନ୍ତିକ ଉସ୍ବର ସଙ୍ଗୀତ ଅଟେ । ସେ ସ୍ଥୁକରେ ଯୁବକ ଏବଂ ଯୁବତୀମାନେ କାମୋନ୍ଲାଦିତ ହୋଇ ସନ୍ଦର୍ଭ ପ୍ରତିଯୋଗିତାରେ ବରକନ୍ୟାରେ ରୂପାନ୍ତରିତ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଏହି କବିତା ହିଁ ତାଙ୍କରି ରସ ସମ୍ପାର ।

X

#### ଚଇତି ପର୍ବର ଦେଶିଆ ଗୀତ

ପୁରୁଷ - ଗାଆ ଗାଆ ମୋର ଗାଆକ ରତନ ଗାଆ ତେବେ ଶୁଣି ଦେଖୁ, ତମର ଆମର ଏକାନ୍ତ ହେଲା ପଦେ ପଦେ ଗାଇବାକୁ ତୁକି ଯାରେ ଧନ ! ତୁକିଲା ବେଳେ ନ ମିଳିବ ସବୁ କାଳେ । ୧ । ପୁ – ଗୁଣ ମଣି ବୋଲି ଡାକିଲି ତୋତେ ଆଚ୍ଛା ବୁଝାମଣା କଲୁ । ବାଳୁତ କାଳର ଅମୂଲ୍ୟ ଡାକ ପାଣିରେ ଭସାଇ ଦେଲୁ । ଗନ୍ଧାରି ଗଛରେ ଛାଞ୍ଚିଲୁ ପିତା ଝପ କରି ଘଡି ଭିଡା । ୨ ।

ପୂ - ଆମେ ଦୁଇକଣ ବିଚାର କଲୁ ଗୀତ ଗାଇବାକୁ ଯିବୁ ବୋଇଲୁ ଏଠି ଠିଆ ସେଠି ଠିଆ ତମ ହାତେ ଅଛି ହୀରା ରତ୍ନ ମୁଦି ଆମ ହାତେ ବେଟି ଦିଆ । ଗାଇବାର ହେଲେ ଛଣକେ ଥିବୁ ନଇଲେ ବାହୁଡି ଯିବୁ ।୩।

ପୁ - କୁଡିଡ କୁଡିକି ଚିଟାଉ କୁଡି ଖେଦିଲେ ନଯାଏ ଉଡି ହଇବାର କୁଆ ନଇବାର କୁଆ ନଇଲେ ଯିବୁ ବାହୁଡି ହେବାର ହେଲେ ତ ହେବାର କର ଝୁଲାଇ ଆଉ ନ ମାର ।୪।

ପୂ - ବନ୍ଧୁ ବନ୍ଧୁ ବୋଲି ତାକିଲିକେତେ ବନ୍ଧୁତ ନ ଶୁଣେ କାନେ । କାହିଁକିରେ ବନ୍ଧୁ ନଶୁଣୁ କାନେ ତାକୁଛି କେତେ ଧିଆନେ ସରୁ ବାଲି ଫୁଲ ବାନ୍ଦର ମୁହାଁ ମର ବାଟେ ଥରେ ଚାହାଁ ।୫। ପୂ – ଚାରିବାଟେ ଧନ ମୁରୁଗା ବଣ ଝପଟି ଆସିଲି ମୁଇଁ କେତେ ଆକୁଳରେ ତାକୁଛ ସଇ ! ଦୟା କରିବ କି ନାଇଁ କଅଁଳ କାକୁତି ଦୁଧର ସର ମୁଆଁସ ନ ଭାଙ୍ଗ ମୋର ।୬।

ସ୍ତୀ - କୋବାଟେ ଡାକିଲା କୋବାଟେ ଶୁଭିଲା କୋବାଟେ ମେଲାଣି ହେଲା । ମାଯା ମୁରୁଗିକି କାଷ୍ଟ ବାଜିଲା ମୋ ବନ୍ଧୁ ପରା ଲାଗିଲା । ଏବେ ମୁଁ ଶୁଣିଲି ବନ୍ଧୁର ଡାକ । ହାଡିଗଲା ଶୋଷ ଭୋକ ।୭। ଇତ୍ୟାଦି